




TA
K
D
İM

İNCELİĞİN İZİNDE
GÜZEL SÖZ, ZARİF TAVIR
Dr. Lamia LEVENT ABUL

Nezaket ve zarafet, insanın hem sözünde hem davranışında ortaya çıkan ince duyarlılı-
ğın birer ifadesidir. Bu kavramlar çoğu zaman yalnızca sosyal birer alışkanlık ya da görgü 
kuralı gibi değerlendirilse de aslında insanın içsel olgunluğunu, karakter terbiyesini ve 
estetik hissini yansıtan derin anlamlar taşır. Nezaket, kişinin karşısındakine duyduğu say-
gının sade ama en etkili biçimidir. Zarafet ise aynı saygının davranışlarda, seçimlerde ve 
üslupta kazandığı estetik ölçünün adıdır. Günümüzün hızla tüketilen ve iletişimin çoğu 
zaman kaba bir yüzeye sıkıştığı dünyasında bu iki değer, hem insan ilişkilerini iyileştiren 
hem de toplumsal atmosferi yumuşatan vazgeçilmez birer imkân sunar.

Dinî gelenek açısından bakıldığında nezaket ve zarafetin köklerinin çok daha derinle-
re uzandığını görürüz. Kur’an, insanlara sözün en güzeliyle konuşmayı öğütlerken kalp 
kırmaktan sakınmayı, öfkeyi kontrol etmeyi ve yumuşak üslubu bir erdem olarak öne 
çıkarır. Peygamber Efendimiz’in (s.a.s.) hayatı ise nezaket ve zarafetin âdeta ete kemiğe 
bürünmüş hâlidir. O, muhatabının kim olduğuna bakmaksızın inceliği bir ilke hâline ge-
tirmiş; sözlerinde olduğu kadar davranışlarında da güzelliği, ölçüyü ve rikkati korumuş-
tur. Nitekim onun, insanlara eziyet veren şeyi yoldan kaldırmayı bile imanın bir parçası 
sayan yaklaşımı, nezaketi bireysel tercihin ötesine taşıyarak ahlaki bir sorumluluk hâline 
getirmiştir. Nezaket ve zarafetin bu temel dinî boyutu, günümüz dünyasında bize hem 
yön hem de çözüm sunan bir perspektif kazandırır. Çünkü zarafet, yalnızca dış görünüşün 
yahut estetik bir tavrın süsü değildir; insanın kendi iç âlemini terbiye etmesinin, sözünü 
tartmasının ve davranışlarını hikmetle şekillendirmesinin bir sonucudur. Bu nedenle ne-
zaket, karşımızdakinin değerini gözetirken zarafet, kendi iç düzenimizi ve ruhsal ahengimi-
zi görünür kılar. Bugünün şartlarında bu iki kavramı yeniden düşünmek, hem bireysel geli-
şimimiz hem de toplumsal huzurumuz açısından önemlidir. Zira nezaket ve zarafet; güveni 
artıran, kırgınlıkları azaltan, kalpleri birbirine yaklaştıran sessiz ama etkili bir dildir.

Diyanet Aile Dergisi olarak 2025 yılının son sayısını nazik ve zarif bir şekilde uğurlamak 
için gerekli hazırlıkları yaptığımız dosyamıza Dr. Nimet Keseli Ustabaşı “Gönlün İkramı: 
Nezaket” adlı yazısıyla katkı sundu. Ustabaşı yazısında nezaketin; derin bir ahlaki duru-
şun, incelmiş bir ruhun ve kâmil bir imanın dışa yansıması olduğunu bizlere hatırlattı. 
Mehmet Aycı da “Görgülü Kuşlar Gördüğün İşler” atasözünden yola çıkarak yaratılışın 
mükemmel olduğunu, içinde nezaket ve zarafeti barındırdığını; hâlihazırdaki nezaket-
sizliğin ise fıtrattan bir sapma olduğunu belirtti. Uzmanına Sorduk köşemizde ise bu iki 
güzel hasletin çağın hızı karşısında nasıl korunabileceğini Esra Oras bizlere anlattı. Bu 
ayki Söyleşi konuğumuz Marmara İlahiyat Camii İmam Hatibi Halil Necipoğlu hocamız.

Dergimizi siz kıymetli okuyucularımızın istifadesine sunarken gölgesi üzerimize düşecek 
olan rahmet iklimi mübarek üç ayların insanlık ve İslam âlemi için hayırlar getirmesini 
Cenab-ı Hak’tan niyaz ederim.

Keyifli okumalar.



İÇİNDEKİLER

Diyanet İşleri Başkanlığı Adına
Sahibi ve Genel Yayın Yönetmeni

Hamza BAYRAM

Sorumlu Yazı İşleri Müdürü
Dr. Lamia LEVENT ABUL

Mali İşler ve Dağıtım Sorumlusu
Zeynel Abidin AKDUMAN

Editör
Mustafa BERK

Yayın Koordinatörleri
Esma TÜRKSEVEN

Şule TÜZÜN
Dudu ALKAN

Sosyal Medya
Asuman AYDIN

Dijital Medya
Şahin BODUR

Arşiv
Ali Duran DEMİRCİOĞLU

Grafik-Tasarım
Epa-Mat Basım Yayın Prom. San. Tic. Ltd. Şti

www.epamat.com.tr
 

İletişim
Dini Yayınlar Genel Müdürlüğü

Üniversiteler Mah. Dumlupınar Blv.
No: 147/A 06800 Çankaya/Ankara

Tel : 0312 295 86 61 - 62
Faks: 0312 295 61 92

dergi.diyanet.gov.tr
ailedergisi@diyanet.gov.tr

Sosyal Medya Hesapları
Facebook: /dibailedergisi

Twitter: /diyanetailedergisi
İnstagram: /diyanetailedergisi

ARALIK

04
GÖNLÜN İKRAMI
NEZAKET
Dr. Nimet KESELİ USTABAŞI

38
YEŞİL SU KIZIL ATEŞE
KONUK OLMAZ
Gülşen ÜNÜVAR

10
GÖRGÜLÜ KUŞLAR
GÖRDÜĞÜN İŞLER
Mehmet AYCI

14.	 UZMANINA SORDUK
	 Dudu ALKAN

18.	 HER DEVRİN ZİYNETİ:
	 NEZAKET VE ZARAFET
	 Dr. Mehmet EKİM

20.	KULLUĞUN SAMİMİ İFADESİ:
	 HELAL LOKMA VE DUA
	 Mehmet AKKUŞ

22.	Bİ' KAHVE?
	 Gülsüm KARAPINAR

24.	ÇOCUK YETİŞTİRMENİN
	 KUŞAKLARARASI
	 DEĞİŞİMDEKİ ROLÜ
	 Elif İlayda GÜNER

26.	ÖZGÜRLÜK SÖYLEMİNE KARŞI
	 EVLİLİK VE AİLENİN
	 SAĞLAM DURUŞU
	 Mustafa BİLİM

28.	EVLİLİK VE PSİKOLOJİK
	 DAYANIKLILIK İLİŞKİSİ
	 Cihan ULUÇ



Hesap No
Döner Sermaye Daire Başkanlığı 

TC Ziraat Bankası, Mustafa Kemal 
Mahallesi Şube IBAN:

TR61 0001 0024 8605 9943 0850 57

Temsilcilikler;
Yurt içi: İl Müftülükleri,

 İlçe Müftülükleri 
Yurt dışı: Din Hizmetleri Müşavirlikleri, 

Din Hizmetleri Ataşelikleri.

Yayın Türü: Aylık, Yaygın, Süreli 
Yayın, Diyanet Aile Dergisi (Türkçe) 

Basım Tarihi: 24.11.2025

Baskı
İhlas Gazetecilik A.Ş.

Merkez Mah. 29 Ekim Cad. İhlas 
Plaza No: 11 A/41

Yenibosna Bahçelievler, İstanbul
Tel: 0 212 454 30 00

Abone İşlemleri
Tel: 0312 295 71 96 – 97

0312 295 72 05 – 06
Faks: 0312 285 18 54

e-mail: dosim@diyanet.gov.tr
dosabone@diyanet.gov.tr

 Online Abonelik
dergiabone.diyanet.gov.tr
yayinsatis.diyanet.gov.tr

Yayımlanacak yazılarda düzeltme 
ve çıkartmalar yapılabilir. Yazıların 
bilimsel sorumluluğu yazarlarına 

aittir. Diyanet Aile Dergisi, Diyanet 
İşleri Başkanlığı yayın organıdır. 
Dergide yayımlanan yazı, konu, 
fotoğraf ve diğer görsellerin her 

hakkı saklıdır.
İzinsiz, kaynak gösterilmeden her 

türlü ortamda alıntı yapılamaz.

54
DENİZLİ’NİN KADİM TARİHİ
VE ZENGİN KÜLTÜRÜ:
MÜZELERİ VE
ANTİK KENTLERİ
Sümeyra YAMAN

32.	ÖĞRENME GÜÇLÜĞÜ
	 Hatice TOPKARAOĞLU

34.	ŞIVGALARIM KIRDILAR
	 Bahtiyar GÜL

40.	BULAŞIK MAKİNESİNİN
	 DÖNÜŞÜMÜ
	 Meryem KILIÇ

42.	AİLE BİR SIĞINAKTIR
	 Aydın HIZ

46.	HALİL NECİPOĞLU İLE
	 SÖYLEŞİ
	 Mahir KILINÇ

58
MUTSUZLUĞA ÖVGÜ
Esma TÜRKSEVEN

50.	BAHÇELİ AVLUDAN
	 SALONA DÖNÜŞÜM
	 Şerife DOĞAN

62.	ÖZGÜRLÜK, BAĞIMSIZLIK GİBİ
	 İshak KOÇ

64.	KENTLERDE ISI ADASI ETKİSİ:
	 ŞEHRİN KENDİ ÜRETTİĞİ
	 SICAKLIK
	 Şule TÜZÜN

66.	UYGUR TÜRKLERİNİN
	 MEDENİYET YÜRÜYÜŞÜ
	 Doç. Dr. Derya COŞKUN

70.	RUHUN MANYETİĞİ VE
	 ANADOLU’DA BÜTÜN OLMA
	 SANATI
	 Zeynep KAYSERİ UZUN

74.	AYŞE HÜMEYRA ÖKTEN
	 Meryem DALĞIÇ

76.	ROMATİZMAL HASTALIKLARDA
	 BİTKİSEL TEDAVİ
	 Dr. Ahmet ÇELİK

78.	BULMACA
	 Ali OSMANOĞLU

80.	KİTAPLIK 
	 Necla DİNÇ



PENCERE

4 ARALIK 2025



ARALIK 2025 5

Dr. Nimet KESELİ USTABAŞI
Çanakkale Müftü Yardımcısı

Ziya Paşa bu veciz satırlarında hem bizlere bir 
empati dersi vermiş hem de dünyada yaptığımız 
her hayrın bir kelebek etkisiyle mutlak 
surette yine bizi bulacağına olan inancına 
vurgu yapmıştır. Bununla birlikte dizenin 
ana fikri nezaketle davranmak ve her daim 
nahif tavır içinde olmaktır. Nezaket yalnızca 
bir görgü kuralı, bir davranış kalıbı değil aynı 
zamanda derin bir ahlaki duruşun, incelmiş bir 
ruhun ve kâmil bir imanın dışa yansımasıdır. 
Tanzimat Dönemi’nin önemli devlet adamı 

ve şairi Ziya Paşa'nın vurguladığı üzere, bu fâni dünyada incinmekten 
ve incitilmekten azade olmanın yolu, başkasını incitmemeyi bir 
hayat gayesi hâline getirmektir. Nezaket, pasif bir eylemsizlik olarak 
görülmemelidir, aksine aktif bir niyet ve çaba gerektiren bilinçli bir 
tercihtir. Başkalarının varlığına, duygularına ve haklarına gösterilen en 
temel saygıdır ve bu saygı, medeni bir toplumun temelini oluşturur.

Nezaket, insan ilişkilerinin en bereketli nimetlerinden biridir: İletişimi 
kolaylaştıran, kalpleri ısındıran, muhataba güven veren ve tesiri 
kolaylaştıran bereketli bir nimet, vusul için ön şart olan usullerden 
belki de en önemlisidir. Nezaket sahibi insanları tanıdığımızda ve 
gıyaben onları hatırladığımızda içimize bir huzur ve neşe dolar. Onlarla 
kendimizi güvende hissederiz. Bu insanların varlığı toplumsal hayatın 
güven düzeyi için her zaman bir umuttur. Nazik insan düşüncelidir, 
öngörülüdür, saygılıdır ve sınır ihlalinden imtina eder. Muhatabına 

“İncinmemek istersen eğer mülk-i fenâda,
Bir kimseyi incitmemeye hasr-ı meram et” 

Ziya Paşa

GÖNLÜN İKRAMI 
NEZAKET



PENCERE

6 ARALIK 2025

da kendisine ve görüşlerine 
verdiği gibi değer verir; baskı 
yapmaz, ısrar etmez, kötü söz 
söylemez ve onu hakir görmez.

İslam düşüncesinde nezaket, 
“edep” ve “adab-ı muaşeret” 
kavramlarıyla karşılık bulur. 
Edep, sadece dış görünüşteki 
zarafet değil aynı zamanda 
içsel bir olgunluğun da 
ifadesidir. Klasik İslam 
eserlerinde edep, “insanı her 
türlü kötülükten koruyan bir 
meleke” olarak tanımlanır. 
Abdülfettah Ebû Gudde'nin 
ifadesiyle: “Her ne kadar 
bu edeplerden bazıları 
sıradan gözükse de bunları 
hatırlatmakta garipsenecek 
hiçbir şey yoktur. Çünkü birçok 
insan bunları yapmakta hataya 
düşmekte ve güzellik, olgunluk 
ve seçkin kişilik vasıflarıyla 
sıfatlanan İslami şahsiyetine 
gölge düşürmektedir.” Bu 
tespit, nezaketin gündelik 

hayatın her anında canlı 
tutulması gereken bir değer 
olduğunu hatırlatır.

Yüce dinimiz, hayatımızın 
her aşamasında ve bütün 
ilişkilerimizde bizlere nezaketi 
ve zarafeti tavsiye eder. Sosyal 
hayattaki iletişimimizden 
aile içindeki sohbetimize, 
ibadetlerimizi yerine 
getirirkenki tavrımızdan vücut 
dilimizin verdiği mesaja kadar 
pek çok yerde nezaket mümin 
için bir ayrıcalıktır. Yunus 
Emre’nin dizeleri de bu anlayışı 
destekler. Ona göre gönül, 
ilahi tecellilerin mekânıdır; bir 
nazargâh-ı ilahidir. Dolayısıyla 
bir gönül yıkmak, Kabe’yi 
yıkmaktan daha ağır bir 
vebaldir. Yunus bunu şöyle dile 
getirir:

Bir kez gönül yıktın ise
Bu kıldığın namaz değil
Yetmiş iki millet dahi
Elin yüzün yumaz değil 

Bu dizeler, ibadetin 
ruhundan kopuk bir 
şekilciliğin anlamsızlığını 
vurgularken; nezaketin 
ve gönül incitmemenin 
imanın merkezindeki yerini 
de gösterir. Benzer şekilde 
Eşrefoğlu Rûmî, Allah’a 
giden yolun “gönüller içre 
geçtiğini” belirtir. Bu sebeple 
gönül kazanmak, en büyük 
ibadetlerden biri sayılmıştır.

Kur’an-ı Kerim pek çok yerde 
nezaketi ve ahlak kurallarını 
vurgulamaktadır. Hucurat 
suresinde bilhassa 11. ve 
12. ayetler bizlere adab-ı 
muaşeret dersi verir. Alay 
etmek, hakir görmek, lakap 
takmak, kötü zan beslemek, 
kusur araştırmak, dedikodu 
yapmak gibi ilişkileri zedeleyen 
tutumlara karşı müminler bu 
ayetlerde uyarılmıştır. 

Kur’an, müminlere hitap 
ederken “kavl-i leyyin” 

Nezaket 
yalnızca bir 

görgü kuralı, 
bir davranış 
kalıbı değil 

aynı zamanda 
derin bir ahlaki 

duruşun, 
incelmiş bir 

ruhun ve kâmil 
bir imanın dışa 

yansımasıdır. 



ARALIK 2025 7

(yumuşak söz), “kavl-i ma‘ruf” 
(güzel ve yerinde söz) ve “kavl-i 
kerim” (onurlandırıcı söz) 
kullanmalarını öğütler. Bunun 
en çarpıcı örneği, Firavun 
gibi bir zalime bile Hz. Musa 
ve Hz. Harun gönderilirken 
Allah’ın onlara “Ona yumuşak 
söz söyleyin, umulur ki öğüt 
alır veya korkar.” (Taha, 20/44) 
buyurmasıdır.  Yine irşat 
metodu olarak da nazik ve 
yumuşak bir tavrı tavsiye eder. 
Âl-i İmran suresi 159. ayet-i 
kerimede “Sen onlara sırf 
Allah’ın lütfettiği merhamet 
sayesinde yumuşak davrandın. 
Eğer kaba, katı kalpli olsaydın, 
hiç şüphesiz etrafından 
dağılır giderlerdi. Onları affet, 
onların bağışlanmasını dile, iş 
hakkında onlara danış, karar 
verince de Allah’a güven, 
doğrusu Allah kendisine 
güvenenleri sever.” (Âl-i İmran, 

3/159) buyrularak toplumsal 
ilişkilerin nezaketle kurulması 
Rabb’imiz tarafından 
emredilmiştir.

Âlemlere rahmet olarak 
gönderilen, inananlara rehber 
olan üsve-i hasene (en güzel 
örnek) Hz. Muhammed 
(s.a.s.), bütün hayatı boyunca 
sevilen ve güvenilen bir insan 
olmuştur. Şefkat, merhamet ve 
yumuşaklığı ile gönüllere girer, 
kalpler kazanır, hem varlığında 
hem yokluğunda sevilirdi. 
Neşelendiğinde nazikçe 
tebessüm eder, öfkelendiğinde 
insanlara zarar vermek veya 
kalp kırmak yerine bulunduğu 
ortamı değiştirirdi. Hadiselere 
sükûnetle yaklaşır, krize 
dönebilecek tartışmaları 
latife ile sonlandırır; insanları 
rencide etmekten kaçınır, 
küçük-büyük ashabına değer 
verir, kimsesizleri merak eder, 

arar sorardı. Duyarsızlık yerine 
hassasiyeti, sorumsuzluk 
yerine vazifeyi, ihmalkârlık 
yerine hakkı gözetmeyi hem 
uygular hem de öğütlerdi. 
Elbette her tavsiyesi başımıza 
taç olan Resulullah’ın nezaketi 
her işimizde usulümüz 
olacaktır. Nitekim Kur’an, 
onun bu ahlakını “Şüphesiz 
sen büyük bir ahlak üzeresin.” 
(Kalem, 68/4) ayetiyle tescil 
eder. 

Kınalızâde Ali Çelebi de 
Ahlâk-ı Alâî’de yiğitlik 
erdemini incelerken “hilm”i, 
yani öfke anında yumuşaklık 
gösterebilmeyi erdemin 
en önemli tezahürü olarak 
zikreder. Bu da gücün ve 
kudretin, kaba kuvvetle değil 
nezaketle birleştiğinde hakiki 
bir ahlaki olgunluğa ulaştığını 
gösterir.

Nezaket, 
bireysel bir 

fazilet olduğu 
gibi toplumsal 

güvenin de 
temelidir. 

Empati, yani 
başkasının 

yerine kendini 
koyabilmek, 

nezaketin 
besleyici 

kaynağıdır. 



PENCERE

8 ARALIK 2025

Yaşam alanımız sınırlarla 
çevrilidir. Kendi sınırlarımız, 
çocuklarımızın ve 
sevdiklerimizin sınırları, 
görev alanlarımız, 
komşuluk haklarımız 
ve sorumluluklarımız… 
Sınırlar, hak ve sorumluluk 
tanımlarımızı bize sunar; 
ileri gitmemiz ve geri 
durmamız gereken maddi 
ve manevi durakları belirler. 
İşte bu duraklarda nezaketle 
sorumluluk almak ya da 
nezaketle beklemeyi bilmek, 
insan olmanın gereğidir.

Nezaket, bireysel bir fazilet 
olduğu gibi toplumsal güvenin 
de temelidir. Empati, yani 
başkasının yerine kendini 
koyabilmek, nezaketin 
besleyici kaynağıdır. Başkasının 
ne hissedeceğini düşünen 
insan, davranışlarını bir 
teraziye koyar. Bu hassasiyet 
güven duygusunu pekiştirir. 
Kınalızâde, adaletin bir gereği 
olarak “sevgi (muhabbet)” ve 
“dostluk (ülfet)” gibi erdemleri 
vurgularken bunların 
ancak nezaket zemininde 
gelişebileceğini belirtir.

Modern ve postmodern 
çağların en belirgin 
özelliklerinden biri, hız 
ve haz odaklı yaşamdır. 
Emeği, sabrı, sınırları ve 
mahremiyeti önemsizleştiren 
bu telaş kültürü, birçok temel 
değerimize zarar vermektedir. 
Özensizleşen hayatlarımızda; 
yerken, içerken, konuşurken, 
yazarken, yürürken, alışveriş 
yaparken ve daha pek çok 
durumda bu aceleciliğin yıkıcı 
etkileri görünür. Oysa bir 
görgüyü nezaketle muhafaza 
etmek ve her hâlimizde ince 



ARALIK 2025 9

düşüncenin izini sürmek, 
zaten sınırlı olan ömrümüzü 
telaşa gerek olmadan 
bereketlendirecektir.

Nezaketin ihmal edildiği 
alanlardan biri de günümüzün 
dijital mecrasıdır. İnsanlar 
sosyal medyada ya da günlük 
koşuşturma içinde en temel 
saygıyı göstermeyi ihmal 
etmektedir. Oysa Abdülfettah 
Ebû Gudde, “Çok edeple 
yapılan az bir amel, az edeple 
yapılan çok amelden daha 
hayırlıdır.” diyerek amellerin 
niceliğinden çok nezaketle 
yapılma biçiminin kıymetine 
dikkat çeker. 

Resulullah (s.a.s.) da, 
“Kardeşlerinizin yanına 
varmak istediğinizde elbisenizi 
güzelleştirin, görünüşünüze 
özen gösterin. Çünkü Allah 
çirkin söz ve fiili sevmez.” 
buyurmuştur. (Ebu Davud, 
Libas, 27) Bu ifadeler, nezaketin 
yalnızca sözle değil aynı 
zamanda beden dili, görünüm 
ve davranışla da ilgili olduğunu 
gösterir.

Nezaket, nadir bulunan bir 
cevher gibidir; onu kuşanan 
insanı ayrıcalıklı kılar. Nazik 
insan aranır ve sevilir. Belki de 
en çok kırmayan, incitmeyen, 
nazik insanlara ihtiyacımız 
vardır; yüzünde tebessüm, 
tavırlarında sükûnet, 
hitaplarında denge… Kur’an’ın 
tabiriyle, “…onlar haddi de 
(sınırları) aşmazlar.” (Furkan, 
25/67)

İnsanız ve gelişmekle 
mükellefiz elbette. Yanlış 
yaptığımız, hata ettiğimiz, 
belki de kalp kırdığımız 
zamanların olması gelişmeye 

muhtaç yönlerimizden 
kaynaklanır. Peygamber 
Efendimiz: “Her insan hata 
eder, hata edenlerin en 
hayırlısı tevbe edenlerdir.” (İbn 
Mace, Zühd, 30) buyururken 
nezaket kurallarından biri 
olan özür dilemeyi de tavsiye 
etmektedir. Kalp kıran, yanlış 
davranan bir insanın yapacağı 
en doğru davranış, hatasını 
fark edip nezaketle özür 
dileyebilmesidir. Gerektiğinde 
özür dilemek, hak ve 
sorumluluklarının farkında 
olan mümin için bir yücelik 
basamağıdır.

Nezaketin zirve noktası 
ise affediciliktir. Kusur 
görmemek, hataya ve 

yanlışa odaklanmamak; 
iyiyi, güzeli ve olumluyu 
görebilmek bambaşka bir 
nezaket boyutudur. Nefis 
terbiyesinin basamaklarından 
biri incitmemekse daha ilerisi 
incinmemektir. Anlayışlı olmak 
ve güzeli görmek hayatımıza 
lezzet, ilişkilerimize derinlik 
katar. Kur’an, “Öfkelerini 
yutarlar, insanları affederler.” 
(Âl-i İmran, 3/134) buyurarak 
müttakilerin bu özelliğini över. 
İmam Gazali de bu konu ile 
ilgili müminin özelliklerinden 
birinin, kendisine kötülük 
edene iyilikle karşılık vermesi 
olduğunu belirtir. Bu, nefse 
ağır gelse de ahlakın en yüksek 
mertebelerinden biridir. Yunus 
Emre’nin “Yaradılanı hoş gör 
Yaradan’dan ötürü” sözü de 
bu anlayışı besler. Eşrefoğlu 
Rûmî’nin ifadesiyle “Allah 
Teâlâ’nın yarattıklarından hiç 
kimseyi incitmemek” kâmil bir 
dervişin nişanesidir. Bu şefkat 
anlayışı, yalnızca insanları değil 
bütün mahlûkatı kapsar.

Güzele bakmak, güzeli 
görmek, güzeli sevmek, varlığı 
güzel sevmek… İşte nezaket 
budur.
Kaynaklar

•	 Abdülfettah Ebû Gudde, İslam’da 
Âdâb-ı Muâşeret: Görgü Kuralları, 
Çev. Hasan Atalay, Muallim Neşriyat,  
İstanbul: 2015, s. 18.

•	 Eşrefoğlu Rûmî, Müzekki’n-Nüfûs, 
s.186.

•	 M. Zeki Duman, Kur’an-ı Kerim’de 
Âdâb-ı Muâşeret: Görgü Kuralları, 
Genişletilmiş 1. Baskı, Fecr Yayınları, 
Ankara: 2017, s.153.

•	 Kınalızâde Ali Çelebi, Ahlâk-ı Alâî, 
sad. Murat Demirkol, 1. Baskı, Fecr 
Yayınları, Ankara:  2016, s. 92.

•	 İmam Gazali, Kimyâ-yı Saâdet, s. 415.

Nezaket, insan 
ilişkilerinin 
en bereketli 

nimetlerinden 
biridir: İletişimi 

kolaylaştıran, 
kalpleri 

ısındıran, 
muhataba 

güven veren 
ve tesiri 

kolaylaştıran 
bereketli bir 
nimet, vusul 
için ön şart 

olan usullerden 
belki de en 

önemlisidir. 



PENCERE

10 ARALIK 2025

Mehmet AYCI

GÖRGÜLÜ KUŞLAR 
GÖRDÜĞÜN İŞLER

Kuşlar kimden ne gördü?
Başlığa aldığımız 
atasözünü çıplak 
anlamıyla kavramaya 

çalıştığımızda, ilk bakışta 
kuşları “görgülü” ve “görgüsüz” 
diye ayırmanın anlamsızlığıyla 
karşılaşırız. Ancak “görgülü 
kuşlar” parantezine bütün 
kuşları aldığımızda bu 
yanılgımızın ne kadar 
anlamsız olduğunu fark ederiz. 
Kuşlar zaten görgülüdür ve 
gördüklerini işlemektedir. 
Onların görüsü, Kitap’ta farklı 
canlılar için verilen örneklerde 
olduğu gibi kazanılan “görü/
görgü” değildir; canlı, o 
“görüyle/görgüyle” birlikte 
tamamlanarak var edilmiştir. 
Kuşların görgüsünü bütün 
varlığa teşmil ettiğimizde 
yaratılanın/var olanın varlığı 
gereği, varlığında/kendinde 
bir görgü taşıdığı hakikatiyle 
yüz yüze geliriz. Bir çiçeğin 
salınışını, bir kuşun sekişini, bir 
ırmağın akışını, mesela güneşin 
randevusuna geç kalmayışını/
vaktinde doğmasını; bu ve 
buna benzer sayısız durum ve 
şeyi zarafet ve incelik olarak 
tanımlamamız, hayret etmemiz 
tamamen insanidir. Atasözünün 
ikinci katmanda sakladığı 
kuşların görgülü olduğu 

bilgisi bize varlığa bütüncül 
bakmamızı öğütler. O zaman, 
ifade zorunluluğu gereği şu 
hükmü rahatlıkla çıkarabiliriz: 
Görgüsüz kuşlar gördüğünü 
işlemeyen kuşlardır. Elbette 
bu, kuşlar için söz konusu 
olamaz. Ancak, nezaketi ve 
zarafeti de içkin kuşlardaki 
“görünün/görgünün” diğer 
canlılar ve insanlar için de 
geçerliliğine itiraz edemeyiz. 
“Yaratılış” mükemmeldir çünkü. 
Yaratılışın devam etme süreci 
de mükemmeldir. O zaman 
rahatlıkla şunu söyleyebiliriz: 
“Nezaketsizlik” ve “zarafetsizlik” 
bir sapmadır; bizde olan 
görünün/görgünün dışına 
çıktığımız durum ve eylemlerde 
nezaketimizi ve zarafetimizi 
kaybederiz. 

Yerliler doğru yerde…

Son iki buçuk asırdır sosyal 
bilimlerde ana ekseni oluşturan 
“ilerlemeci” paradigma ne yazık 
ki hâlâ hükmünü yürütüyor. 
İnsanlar önce vahşiydi, sonra 
barbardı, sonra uygar oldular 
yalanını sosyal bilimlerden 
söküp atmak için insanlığın 
daha kırk fırın ekmek yemesi, 
daha çok acı çekmesi, daha 
çok bedel ödemesi gerekecek. 
Kendilerini uygarlığın en üst 
formunda görenler, bu aşamayı 

Güzellik ve hikmet 
her toplumda 

zarafet ve 
nezaketin iki temel 
dayanağıdır. Çünkü 
güzellik ve hikmet 
toplumsal aidiyeti 
ve asabiyeti aşar; 

sınır tanımaz. 
Güzellik ve hikmet 

kimse adına 
tescillenemez, 

sadece bir zümreye, 
bir topluma, 

bir anlayışa has 
kılınamaz. 



ARALIK 2025 11

hak ettiklerini iddia ediyorlar 
aynı zamanda. Kendileri gibi 
olmayanlara tahakkümü ve 
onları sömürmeyi de “doğal 
hakları” olarak görüyorlar. 
“İlkellik” diye bir şeyin olmadığı, 
bunun icat edildiği itirazları cılız 
kalıyor. Sosyal bilimlerdeki ana 
akım kurallarıyla, kurumlarıyla, 
başka şeylerle birlikte neyin 
“nazik” ve neyin “zarif” 
olduğunun da standartlarını 
oluşturuyor. Burada keşifler 
sonrası yerlilerin incelikli 
tavırlarıyla sömürücülerin 
onlara nasıl insanlık dışı 
ve “vahşi” davrandıklarını 
örneklendirmeyi yersiz 
buluyorum. Şu kesin ki dünyada 
diplomasi, nezaket ve zarafet 
standartlarını belirleyenler 
bunu insan olmanın gereği 
taşıdıkları “görü/görgü” gereği 
yapmıyorlar. Fıtri standardın 
dışına çıkarak tamamen 
tahakküm ve dünyayı yeniden 
yapılandırma adına yapıyorlar. 
Tırnak içinde “medeni” 
olmayan topluluklara yönelik 
etnografik metinleri okuyun, 
yerlilerin ne kadar inşa ettikleri 
“nazik” ve “zarif” dünyanın 
süreç içinde nasıl yıkıldığını, 
onların nasıl “görgüsüz” hâle 
getirildiğini göreceksiniz. Tek 
yumurta ikizlerinin bile “aynı” 
olmadığı, bir meşe ormanında 
hiçbirinin diğeriyle aynı 
fiziksel özellikleri taşımadığı 
dünyamızda, ilerlemeci 
bakışın farklılıkları acımasızca 
budamasını, dahası farklılıkları 
vahşilik ve barbarlık (kısaca 
nezaketsizlik) olarak görmesini 
sorgulamamız, referans 
çerçevemizi doğru kurmamız 
gerekiyor: İnsan, insandır. 
Görgü/görü sahibidir. Bu görü/
görgü farklı tezahür edebilir.  



PENCERE

12 ARALIK 2025

Farkların ise bizi ayrıştırması 
değil zenginleştirmesi icap 
eder. Her insanın bizimle aynı 
eşit haklara sahip olduğu 
bilgisini nezakete ve zarafete 
dönüştürdüğümüzde dünya 
birden çiçeklenecek, bütün 
savaşlar bitecek, bütün 
sömürü sona erecek, bütün 
yaralar sarılacaktır. Ütopik 
tanımlaması da bize ait değil; 
teklif sade ve fıtri aslında. Oysa 
birisine hakkını teslim etmek 
sağaltırken birinin hakkını 
gasp etmek yaralıyor. İnsan 
“görüyü/görgüyü” kazandığına 
inandığında kazancından 
vazgeçmek istemiyor. 
“Görünün/görgünün” verilen 
bir şey olduğunu kabul etse 
kendisi de verecek; almayacak. 
Kazandığına inandığını koruma 
refleksi ise yapıcı değil yıkıcı 
hâle geliyor. 

Çok çiçekli çerçeve…

Birine “nazik” veya “zarif” 
dediğimizde bir yargıda 
bulunuyoruzdur. Mesela; 
“Ahmet nazik bir insandır.” 
cümlesi bir hüküm cümlesidir. 
Bir hüküm cümlesi kurarken 
aynı cümle içinde söylemesek 
de zihnimiz Ahmet’i nazik 
olmayan biriyle, onun 
nezaketini nazik olmayan başka 
bir durumla kıyaslıyordur. 
Kimliğimizi inşa eden her şey, 
inancımız, aidiyetimiz, nasıl 
bir toplumda yaşadığımız, 
nasıl bir muhite doğduğumuz, 
bilgilerimiz, öğrendiklerimiz, 
kimliğimize irili ufaklı 
“dokunan” ne varsa bu cümleyi 
kurarken devrededir. Bir 
hükümde bulunurken aynı 
zamanda o hükmü kuşatan bir 
referans çerçevesi çiziyoruzdur. 
Millet olarak bizim çerçevemiz 

ne olmalıdır? Bizi millet yapan 
bileşenlerin bu çerçevede 
belirleyici etkisi nedir? Anlama 
çabasını somutlaştırmak 
ve bir çerçeve çizmek için 
“edille-i şer’iye” kavramına 
başvurabiliriz. Asgari “ilmihal” 
bilgisine sahip olan birisi 
edille-i şer’iye’nin ne olduğunu 
anlayacaktır. Her ne kadar 
“Ahmet nazik bir insandır” 
cümlesi “şer’î” bir cümle 
olarak görülmese de bu bizim 
“edille-i şer’iye’yi” edille-i 
erbaa olarak sınırlamamızdan, 
hükmün kaynaklarını da sınırlı 
görmemizden kaynaklanır. Oysa 
İmam-ı Azam’a göre bir hüküm 
verilirken dikkate alınması 
gereken başka kaynaklar 
da vardır: Sahabe kavilleri, 
istihsan ve örf. İmam-ı Azam, 
sünneti birinci ağızdan anlatan 
tanıkların söylediklerini, bir 
olaydan güzel sonuç çıkarmayı 
ve ilk altısına aykırı olmayan 
diğer toplumların örflerini de 
hüküm kaynağı olarak görür. 
Örf, sonuçta o toplumun 
dünyadaki hikâyesinin süzüle 
arına günümüze kadar gelmiş 
değerler toplamından ibarettir. 
Örfe bakmadan “nazik” ve 
“zarif” bir karar veremeyiz. 
İmam-ı Azam’ın dörtle 
sınırlamadığı, ancak ilmihal 
yazarlarınca dörtle sınırlanan 
“görülecek” kaynak maalesef 
bizim “görümüzü/görgümüzü” 
de sınırlamaktadır.

“Sizde bir türlü bizde bir türlü.”

Ara başlığı rahmetli Tahir 
Karagöz’ün ilahisinden aldım; 
ilahideki hayret duygusu ve 
kabullenme olağanüstüdür.  
Her toplumun nezaket ve 
zarafet anlayışları da türlü 
türlüdür ve toplumsal 

ontolojiden bağımsız değildir.  
O (başka) bir türlü olanı 
anlamaya çalışmak, hakkını 
teslim etmek asgari nezaket 
gereğidir. Sizde başka türlü diye 
yadırgayıp yargıladığımızda 
nazik ve zarif olamayız. Anlama 
çabası olumludur; insanı açar, 
zenginleştirir, görgüsüne 
görgü katar. Güzellik, anlama 
çabasının ürünüdür. Yargılama 
ise kolaya kaçmadır, insanı içe 
kapar, görüsünü/görüşünü/
görgüsünü daraltır. Anlama 
çabası, insanı merkeze çeker. 
Yargılama ve yadırgama ise 
insanı merkezden uzaklaştırır. 
Anlamadığımızda nazik ve 
zarif olamayız. Yargılıyorsak 
ve yadırgıyorsak zaten 
nazik ve zarif değilizdir; 
ayıca yanılıyoruzdur da. 
Anladığımız hâlde yadırgıyor 
ve başkalaştırıyorsak burada 
anlama kavramıyla izah 
edilemeyecek bir ideolojik 
tutum var demektir. Katolik 
Eco, doğuyu çok iyi bilir; anlar 
da, ancak Güzelliğin Tarihi’nde 
doğuya ait referans yok denecek 
kadar azdır. Borges, Doğu 
edebiyatını çok iyi bilir ancak 
rüya seçkisinde ideolojiktir.  
Yine de bu tutumlar bir 
ölçüde anlaşılabilir ve makul 
görülebilir.  Japonlar çok 
naziktir ancak Japonların 
nazikliğini aynı zamanda 
onların acımasızlığıyla birlikte 
değerlendirmediğimizde onları 
anlayamayız. Onların nezaketi 
kendilerinde yapay durmaz 
ancak başka bir toplum aynı 
davranışı gösterdiğinde suni 
ve gülünç olacaktır. Özetle 
dünyanın her toplumunun 
nezaket ve zarafet anlayışı 
farklılık gösterir; bu farklılıkları 
değer olarak gördüğümüzde 



ARALIK 2025 13

dünyaya söyleyecek zarif bir 
sözümüz olabilir. 

Yitiğimiz ne yahut güzeli 
seviyor muyuz?
“Hikmet, değerli bilgiler 
müminin yitik malıdır.” ve 
“Allah güzeldir, güzeli sever.” 
Ebu Hüreyre ve Abdullah 
b. Mesut’tan nakledilen bu 
iki hadis-i şerifin bize ne 
söylediğini idrak etmemiz 
için “örf” ve “istihsan” ana 
kaynaklarını da dikkate 
alarak, “hikmet” ve “güzel” 
kavramlarını alabildiğine idrak 
etmemiz gerekiyor. Güzellik 
ve hikmet her toplumda 
zarafet ve nezaketin iki temel 
dayanağıdır. Çünkü güzellik ve 
hikmet toplumsal aidiyeti ve 
asabiyeti aşar; sınır tanımaz. 
Güzellik ve hikmet kimse 
adına tescillenemez, sadece 
bir zümreye, bir topluma, 
bir anlayışa has kılınamaz. 
Güzellik ve hikmet Âdem ve 
Havva oluşumuzla ilintilidir; 
varoluşsaldır. Türkçede “Vardır 
bir hikmeti” söz öbeği bize 
zengin bir bakış açısı sunar. Bu 
başka bir saflıktır; sadeliktir, 
hakikatin önsel kabulüdür; 
hakikati kabul etmeyen ise 
nazik ve zarif olamaz.

Yaşasın istihsan…
Yahu yazar kardeş, bugün 
evden çıktım, metroda bilet 
kuyruğunda beklerken 
biri önüme geçti, uyardım, 
yüksek sesle benimle tartıştı, 
metroya binerken bir kişi 
inenleri beklemeden boş 
yere koştu, üstelik genç ve 
sağlıklıydı, hamile bir kadına 
yer vermedi, bir yer boşaldı, 
tam kadın oturacakken yandan 
bir genç hızlıca o yeri kaptı, 
metrodan indim, buluşacağım 

kişi randevusuna yarım saat 
geç kaldı, üstelik özür bile 
dilemedi, geldiğinde ayakta 
karşıladım ama asık suratla 
yüzüme bakmadan elimi 
sıktı, el sıkarken kedi patisi 
yaptı, tam kavramadı, garsona 
emir kipinde sipariş verdi, 
görüşmemiz hususi idi ancak 
mekâna gelen bir tanıdık izin 
istemeden masaya oturdu,  
o kişi benden ödünç aldığı 
iki kıymetli kitabı beş yıldır 
getirmeyen birisiydi, alakasız 
konulardan konuştu, her 
cümlesi kendine çıkıyordu, 
Kızılay’da iki kişi kavga ederken 
ayırmaya çalıştım, sen ne 
karışıyorsun diye neredeyse 
beni döveceklerdi, karşıdan 
karşıya geçerken yayaya yeşil 
ışık yandığı hâlde daha kırmızı 
olmadan taksi üzerime sürdü, 
başka bir araç bana korna 
çaldı,  kitabevinden kitap 
alırken kasiyer çocuk bana 
“sen” diye hitap etti, o arada 
telefonda bilmediğim bir 

numara aradı, adımı söyleyerek, 
buyurun, dedim, ilk sözü 
“Beni tanımadın mı?” oldu,  
arkadaşlarla buluştuğumuz 
bir kafe var, gruba yeni katılan 
arkadaş izin istemeden aldığım 
kitapları karıştırdı, garson, 
ne içersiniz, diye sormadan 
önüme çay getirdi, daha 
yarısını içmişken  boşlarla 
birlikte benim bardağımı 
da aldı, bir gün içerisinde 
yaşadığım nezaketsizliğin 
bir kısmı daha bu sen de 
tutmuşsun, afaki ve kuramsal 
nezaket dersi veriyorsun, bırak 
derin konuları güncele gel, 
bırak başka toplumları kendi 
toplumuna gel, diye beni  
uyarabilirsiniz. Hoş, bir gün 
içerisinde yaşadıklarımı sizin 
ağzınızdan anlattım. Bunlar 
da bir ölçüde anlaşılabilir ve 
izah edilebilir belki. Pratikte 
karşılaştığımız nezaketsizlikleri, 
nezaket ve zarafet konusunu 
yeni ve farklı bir dille değere 
dönüştürerek önce kendimize 
sonra yakınlarımıza öğreterek 
hayata geçirebilir miyiz, ben 
de bilmiyorum. Kötü örneğin 
örnek olamayacağını elbette 
biliyorum. Bir irtifa kaybı var 
ve telafi etmemiz lazım. Eski 
övgüsünün işe yaramadığını 
biliyoruz. Hazreti İsa’ya ve 
Lokman Hekim’e izafe edilen 
bir söz var: “Edebi kimden 
öğrendin?” “Edepsizlerden?” 
Nezaketsizlerden de nezaket 
öğrenebiliriz. Bizi insan 
kalmaktan uzaklaştıran her 
şeyle mesafe ayarımızı yeniden 
gözden geçirerek elbette. 
En büyük nezaketsizliklerin 
peygamberlere yapıldığını 
ve en büyük nezaket/zarafet 
ustalarının peygamberler 
olduğunu unutmayarak…

Her insanın bizimle 
aynı eşit haklara 

sahip olduğu bilgisini 
nezakete ve zarafete 

dönüştürdüğümüzde 
dünya birden 

çiçeklenecek, bütün 
savaşlar bitecek, 

bütün sömürü sona 
erecek, bütün yaralar 

sarılacaktır. 



UZMANINA SORDUK

14 ARALIK 2025

Söyleşi: Dudu ALKAN

Günümüz insanı, hızla akan zamanın, dijital 
dünyanın ve rekabetin içinde çoğu kez 
durup nefes almayı, kendine ve ötekine 
nezaketle yaklaşmayı unutuyor. Oysa insanı 
insan kılan yalnızca bilgi ya da başarı değil 
sözün, davranışın ve kalbin inceliğinde saklı 
olan zarafettir. Nezaket, modern hayatın sert 
zemininde kaybolmaya yüz tutsa da insan 
ruhunun en derin ihtiyacı olmaya devam 
ediyor. Peki bu incelik, çağın hızı karşısında 
nasıl korunabilir? Görgü kuralları ve zarafet, 
bugünün bireyine hâlâ bir anlam, bir yön, 
bir sükûnet sunabilir mi? İşte bu soruları Esra 
Oras’a yönelttik.

Esra ORAS
Klinik Psikolog



ARALIK 2025 15

Nezaket ve zarafet, görgü 
kurallarının ötesine geçerek 
bireyin “iyilik hâli” ve ruh 
sağlığı ile nasıl derin bir ilişki 
kurar? Hızlı tempolu modern 
yaşamda, bu erdemleri sadece 
toplumsal bir zorunluluk 
olarak değil, iç huzurumuzu ve 
manevi zenginliğimizi artıran 
temel bir değer olarak nasıl 
benimseyebiliriz?

İnsanoğlu her şeyden 
önce ilişkisel bir varlıktır. 
Duygulardan, düşüncelerden 
hatta davranışlardan bile 
önce gelir bu gerçek: Biz 
bağ kurdukça var oluruz. 
Kendimizi, başkalarıyla 
kurduğumuz ilişkiler 
içinde tanır; sınırlarımızı, 
imkânlarımızı ve insanlığımızı 
orada deneyimleriz.

Kaba olmamayı seçmek, 
ötekinin sınırını fark etmek, 
sözü ölçülü söylemek… 
Bunların hepsi farkındalık, 
empati ve esneklik becerilerini 
gerekli kılar. Yapılan 
araştırmalar da gösteriyor ki 
psikolojik esneklik becerileri 
güçlü olan kişilerin ruhsal ve 
fiziksel sağlık düzeyleri daha 
yüksek. Dolayısıyla nezaket 
ve zarafeti toplum içerisinde 
bilinçli bir farkındalıkla değer 
olarak yaşatan eylemleri 
seçmek, psikolojik iyi 
oluşumuzu pekiştirir.

Modern çağda nezaket 
kimi zaman “zayıflık” ya da 
“yapay bir toplumsal kural” 
gibi algılansa da aslında bu 
erdemler insanın insanca 
kalabilme çabasının ifadesi 
olarak görülmelidir. Zarafet, 
yavaşlamayı ve karşısındakini 
gözetmeyi gerektirir; bu da 

hız ve verimlilikle yarışan 
zihnimizi dinginleştirir.

Nezaketi toplumsal hayat 
içerisinde ilişkileri kalp 
ile uyumlu ve dengeli 
yürütebilmenin anahtarı olarak 
bilinçli farkındalıkla seçerek 
hem iç huzurumuzu besler 
hem de çevremizdeki ilişkileri 
dönüştürürüz.

Bütün bu gerçekleri 
hatırlamak, nezaketi 
ve zarafeti psikolojik 
esnekliğimizi ve manevi 
zenginliğimizi artıran bir değer 
olarak benimsemenin ilk 
adımıdır.

Görgü kurallarının sosyal 
ilişkileri kolaylaştırmanın 
ötesindeki rolü nedir? Bireyin 
karakter inşası ve toplumsal 
saygınlığı üzerindeki 
etkisi nasıldır? Nezaketi 
zorunluluk olmaktan çıkarıp 
toplumsal huzur ve barışın 
sağlanmasında temel bir yapı 
taşı hâline nasıl getirebiliriz?

Sosyal varlıklarız; ait 
hissetmek, kabul edilmek, 
sevilmek ve onaylanmak 
ihtiyaçları ile dünyaya geliriz. 
Ait hissetmeyi, sevilmeyi, 
onaylanmayı önemsediğimiz 
toplum içerisinde, kendimizi 
iç ve dış koşullarla uyumlu bir 
dizi davranışa davet etmenin 
bir parçası da görgü kurallarına 
dair bilinç sahibi olmaktır.

Görgü kuralları, toplumsal 
yaşamda uyumu ve düzeni 
koruma işleviyle bireyin içsel 
yapılanmasına doğalında 
hizmet eder. Zira görgü, 
yalnızca sosyal beceri 
değil aynı zamanda bir öz 
düzenleme kapasitesidir. 

Yani kişi, her durumda nasıl 
davranacağını öngörebilme 
becerisiyle birlikte duygularını 
ve dürtülerini yönetebilme, 
farkındalıkla seçim yapabilme 
becerisini de ortaya koymuş 
olur görgülü davranarak. 
Bu da psikolojik esnekliğin 
ve olgunluğun doğrudan 
göstergesidir.

Karakter inşası dediğimiz 
süreç, tekrarlayan seçimlerle 
şekillenir. Bir insanın hangi 
koşullarda nezaketini 
koruyabildiği, hangi 
durumlarda sabrı ya da 
empatiyi tercih edebildiği, 
aslında onun kişilik 
görünümünü belirler. Görgülü 
davranışlar bu anlamda bir dış 
kalıptan ibaret değildir; bilinçli 
farkındalığın ve değer temelli 
davranışın ifadesidir.

Kişi bu kuralları sadece 
“uyulması gerekir” diye değil 
de değerleriyle uyumlu 
olduğu için benimsediğinde 
hem davranış kalitesi hem 
ilişkisel güven artar. Görgü 
ve nezaket sahibi insanlar, 
dolaylı olarak itibarlarına 
ve güvenirliklerine yatırım 
yapmış olurlar.

Dejenerasyon nasıl çok hızlı 
yayılıyorsa iyilik, güzellik, 
zariflik de aynı hızla 
yaygınlaşabilir. Mühim olan 
bu becerileri topluma tavsiye 
etmeyi gündemde tutmak; 
nezaketi ve görgüyü bir 
yük gibi görmek yerine, bu 
becerilere bir kıymet olarak 
hayatımızda yer açmak ve 
böyle yaşamayı öğreten işler, 
projeler ve sistemleri devreye 
sokmaktır.



UZMANINA SORDUK

16 ARALIK 2025

Dijital dünyanın ve hızla 
değişen sosyal dinamiklerin 
etkisiyle Z kuşağı gibi yeni 
nesillerin görgü ve nezaket 
anlayışı, önceki kuşaklara 
kıyasla nasıl bir dönüşüm 
geçiriyor? Bu kuşak farkı, 
toplumsal iletişim ve saygı 
dilini nasıl etkiliyor?
Dijital çağ, ilişkilerin yapısını 
temelden dönüştürdü. Z 
kuşağı ise bu dönüşümü 
yalnızca gözlemleyen değil 
içinde büyüyen ilk kuşak. 
Ancak burada nesiller arası 
kritik bir aktarım var. Bir 
önceki kuşaklarda özellikle 
hızlı kentleşmenin ve 
bireyselleşmenin arttığı 
dönemde,  “ötekini düşünmek”, 
“incelik göstermek”, “fedakârlık 
yapmak” gibi değerler, bir yük 
veya sorun gibi sunuldu.

“Kendini düşün, önce sen, 
kendinden vazgeçme.” söylemi, 
Z kuşağının çocukluk yıllarına 
arka fon oluşturdu. Bu nedenle 
Z kuşağı, bir yandan önceki 
neslin “kendini hiçe sayma” 
örüntülerini izledi; diğer 
yandan tam tersi yönde bir 
karar alarak ötekini gözetmeyi 
zayıflıkla eşleştirmeye başladı. 
Yani nezaket ve zarafet onlar 
için bazen “kendinden ödün 
vermek” gibi algılanabiliyor.

Üstelik dijital dünyanın 
sunduğu hız, anlık hazlar ve 
görünürlük ekonomisi, gençleri 
kendi ihtiyaçlarına daha fazla 
odaklayan bir zemin oluşturdu. 
Bu yüzden Z kuşağı hem 
daha bireyci hem de ironik 
biçimde, öteki tarafından 
gözetilmemeye karşı daha 
kırılgan.

Dijital iletişimin yapısal 
özellikleri -mimiksiz, 

tonlamasız, temassız bir 
etkileşim- empati ve duygusal 
ritmi doğal ortamından 
uzaklaştırdığı için nezaket, 
artık kendiliğinden gelişen 
değil bilinçli olarak inşa 
edilmesi gereken bir beceri 
hâline geliyor.

Bu kuşak farkı, toplumsal 
iletişim dilini de dönüştürüyor. 
Geleneksel saygı biçimleri 
yerini daha yatay ve doğrudan 
bir dile bırakırken zaman 
zaman kırılganlık artıyor. 
Modern nezaket anlayışı 
artık “ritüelden” çok niyeti, 
“biçimden” çok duygusal 
farkındalığı merkeze alma 
eğiliminde.

Tam da bu nedenle, gençlerin 
nezaket ve zarafet gibi 
değerleri koruyabilmesi için 
ihtiyaç duydukları şey yalnızca 
kurallar değil psikolojik 
dayanıklılık, değer temelli 
yönelim ve manevi bir zemin. 
Dijital dünyanın hızına karşı, 
insanın kendi iç ritmini 
koruyabilmesi bir tür ruhsal 
zarafettir.

Bugünün nezaket dili, nasıl 
hitap ettiğimizden çok nasıl 
temas ettiğimizle, yani hem 
kendi duygumuza hem de 
karşımızdakinin insanlığına 
nasıl yer açtığımızla ilgilidir. 
Z kuşağına, gerçek saygının 
görünürlükten değil 
farkındalıktan, değerlere 
sadakatten ve ilişkisel 
bilgelikten doğduğunu 
yeniden hatırlatmamız 
gerekiyor.

Nezaket ve zarafet 
eğitiminde, ebeveynin bir 
“ayna” görevi görmesi ne 
kadar etkilidir? Çocuklara 

“kalpten gelen bir incelik” 
olarak bu değerleri 
aktarabilmek için ebeveynler 
hangi yaş aralığında, kendi 
davranışları aracılığıyla bu 
tohumları daha etkili bir 
şekilde ekmelidir?

Çocuğun dünyasında değerler, 
sözcüklerle değil örüntülerle 
öğrenilir. Nezaket ve zarafet de 
birer davranış biçimi olmaktan 
çok ebeveynden çocuğa geçen 
bir hâl bilgisidir. Yani çocuk, 
nezaketi “öğretilen” bir kural 
olarak değil evde hissedilen bir 
atmosfer olarak içselleştirir.

Bu yüzden ebeveyn, çocuk 
için her zaman bir “ayna”dır. 
Fakat bu ayna kelimeleri değil 
tutumları yansıtır. Çocuğun 
ahlaki ve duygusal gelişimi 
açısından en duyarlı dönem 
olan 2–7 yaş aralığı, bu 
tohumların en kolay filizlendiği 
dönemdir. Çünkü bu yaşlarda 
çocuk, davranışın anlamını 
değil duygusunu kopyalar.

Ebeveyn sabırlı, ölçülü, şefkatli 
bir dil kullandığında çocuk 
kelimeler dışında o duygusal 
tonu da öğrenir. Birine 
teşekkür ederkenki içtenliği, 
özür dilerkenki samimiyeti, 
bir canlıya yaklaşırkenki 
yumuşaklığı gözlemler ve taklit 
eder.

Nezaket, çocuğa ancak içsel 
bir yönelim olarak geçtiğinde 
kalıcı olur. Bunun yolu da 
ebeveynin “model olmak”tan 
çok kendi hayatında o değerleri 
yaşayan biri olmasıdır. Çocuklar 
söylenenden çok hissedileni 
öğrenir. Dolayısıyla zarafet, bir 
eğitim konusu değil birlikte 
yaşanılan bir deneyimdir.



ARALIK 2025 17

Nezaket,
ezberlenmiş
kalıplarla değil 
duygusal farkındalıkla 
kök saldığında amacına 
tam anlamıyla hizmet 
eder. “Teşekkür ederim.” 
ya da “Özür dilerim.” 
demek, tek başına 
bir incelik göstergesi 
değildir; bu sözlerin 
anlamı, o duyguların 
içtenlikle hissedildiği 
bir bağlamda değer 
kazanır.

Çocuklarımıza “Teşekkür 
ederim.” veya “Özür dilerim.” 
gibi nezaket ifadelerini 
öğretirken nezaketin 
temelini oluşturan empati ve 
duygusal farkındalığı nasıl 
kazandırabiliriz?

Nezaket, ezberlenmiş 
kalıplarla değil duygusal 
farkındalıkla kök saldığında 
amacına tam anlamıyla hizmet 
eder. “Teşekkür ederim.” ya 
da “Özür dilerim.” demek, tek 
başına bir incelik göstergesi 
değildir; bu sözlerin anlamı, 
o duyguların içtenlikle 
hissedildiği bir bağlamda 
değer kazanır.

Bu nedenle çocuklara nezaketi 
öğretmenin ilk adımı, onlara 
duygularını tanımayı ve 
ifade etmeyi öğretmektir. 
Bir çocuk öfkelendiğinde, 
sabırsızlandığında ya da 
utandığında ebeveynin 
görevi o duyguyu bastırmak 
yerine onunla kalabilmeyi, 
mesajını duyabilmeyi ve o 
duyguyu saygıyla karşılamayı 
denemek olmalıdır. “Şu anda 
sinirlisin, çünkü istediğin 
olmadı. Bunu anlamak zor 
değil.” gibi basit bir kabul 
cümlesi bile çocuğa, kendi 
duygusunu yargılamadan fark 
etmeyi öğretir. Bu farkındalık, 
öz denetimin ve empatik 
davranışın ön koşuludur.

Nezaket, duygularla 
temas içinde kalabilme 
becerisiyle şekillenir. Çocuğa 
sakinleşmeyi, beklemeyi, 
paylaşmayı öğretebilmek için 
önce bizim yavaşlamamız, 
kendi öfkemizle temasta 
kalmayı öğrenmemiz gerekir. 
Çünkü çocuk, yetişkinin 
duygularıyla ilişkisi üzerinden, 
kendi duygularına nasıl 
yaklaşacağını öğrenir.

Sosyal medya ve dijital 
dünyanın getirdiği hız ve 
akran baskısı karşısında, 
bireyin ve özellikle gençlerin 
nezaket ve zarafet gibi 
değerlerini koruması için 
onlara nasıl bir psikolojik ve 
manevi destek sağlamalıyız?

Gençlere bu değerleri 
kazandırmanın yolu, “ne 
yapmamaları gerektiğini” 
söylemekten çok onların 
huzuruna ve dikkatine zarif ve 
nazik rol modeller sunmaktan 

geçer. Nezaketin ve zarafetin 
zayıflık değil bilakis güç 
olduğunu yaşanmış örneklerle 
göstermeliyiz.

Nazik ve zarif olmanın; kendini 
koruyamayan ve sınırları 
belirsiz bir insan olmak 
anlamına gelmediğini gençlere 
anlatmalıyız. Bir insan, 
nezaketi ve zarafeti hayatında 
bir değer olarak canlı tuttuğu 
kadar gerektiğinde izzetli ve 
vakur bir duruşu da seçebilir.

Nezaketi “değerlerle uyumlu 
özgür bir seçim” olarak 
deneyimleyen biri, sınırları 
ihlal edildiğinde de izzetli 
davranmayı seçebilecek iç güce 
sahiptir. Bu güce erişebilmek 
için en temel ihtiyaç ise 
farkındalık.

Farkındalık, yalnızca analiz 
ya da tahlil yetisi değildir. 
“Şimdi ve burada, iç dünyamda 
ve çevremde neler olup 
bitiyor? Bedenimde ne oluyor, 
zihnimden ne geçiyor, hangi 
eylemle meşgulüm?” gibi 
soruların cevabını duymaktır.

Gençler bu farkındalığı 
kazandıkça, hayatlarına yön 
veren eylemleri değer odaklı 
bir bilinçle seçmeye başlar. Hız 
çağında, bir paylaşım öncesi 
kısa bir duraksama; bir yoruma 
tepki vermeden önce nefes 
almak bile nezaketin ilk adımı 
olacaktır.

Özetle, gençlere 
kazandırmamız gereken şey 
anlam odaklı bir farkındalıktır. 
Yani onlara şunu öğretmeliyiz: 
“Ben bu davranışı neden 
seçiyorum?”  Ve cevabın 
kalpten geldiği yerde gerçek 
zarafet başlar.



BİR AYET BİR YORUM

18 ARALIK 2025

İnsanoğlunun her çağda 
aradığı erdemlerden 
biri de dilde nezaket ve 
tavırda zarafettir. Zira 

nezaket ve zarafet; zamanın 
aşındıramadığı, her devrin 
ziyneti olan inceliklerdir. 
Kur’an’ın “Sözü en güzel 
şekilde söyleyin.” (İsra, 17/53) 
buyruğu, sıradan bir nezaketin 
ötesinde, imkân dâhilindeki 
en yüksek inceliği hedefler. 

HER DEVRIN ZIYNETI:
NEZAKET VE ZARAFET
Dr. Mehmet EKİM
DİB Din İşleri Yüksek Kurulu Uzmanı

“Kullarıma söyle, sözün en güzelini söylesinler; yoksa şeytan aralarına 
girer. Kuşkusuz şeytan insanların apaçık düşmanıdır.”

(İsra, 17/53)

"وََقُلُْْ لِِعِِبَاَدي يَقَُوُلُوُا الَّتَي هِِيََ اَحَْْسََنُُ اِِنََّ الشََّيْْطََانََ يَنَْْزََغُُ بَيَْْنَهَُُمْْ 
نْْسََانِِ عََدُاًّوً مُُاًنيبً" ِ اِِنََّ الشََّيْْطََانََ كََانََ لِِلْاِ�

Burada asıl gaye; muhatabın 
kimliği, düşüncesi veya 
davranışı ne olursa olsun 
kaba, kırıcı ve hoyrat bir dile 
meyletmemektir. Zira tek 
başına sözün güzelliği yeterli 
olmayacağından buna tavrın 
güzelliği de eşlik etmelidir. Yüce 
Rabb’imiz “İyilikle kötülük bir 
olmaz. Sen (kötülüğü) en güzel 
olan davranışla sav; o zaman 
göreceksin ki aranda düşmanlık 
bulunan kimse sıcak bir dost 
oluvermiş!” (Fussilet, 41/34) 
buyurur. Bu ayet davranışta 
zarafetin, kötülüğü bile iyilikle 
bertaraf edebileceğini, kalpleri 

yumuşatıp düşmanlıkları 
dostluğa dönüştüreceğini haber 
verir bizlere. Resul-i Ekrem 
(s.a.s.) ise bu hakikati şu veciz 
sözüyle özetler: “Müslüman, 
Müslümanların dilinden ve 
elinden emin olduğu kimsedir.” 
(Buhari, İman, 4) Burada dil ve 
el, hem sözlü incitmenin hem 
de fiilî zararın en çok aracısı olan 
iki unsur olarak zikredilmiştir. 
Hadis, müminin hem dilini 
nezaketle terbiye etmesi 
gerektiğini hem de tavırlarını 
zarafetle kuşatması gerektiğini 
bildirir. Çünkü nezaketli dil 
gönülleri yaralamaz; zarif tavır 
ise her harekete incelik katar. 
Böylece mümin; varlığıyla 
güven, sözüyle huzur, duruşuyla 
emniyet telkin eden bir şahsiyet 
hâline gelir.
Allah Teâlâ, Hz. Musa ve Hz. 
Harun’u Firavun’a gönderirken 
bile, “Ona söyleyeceklerinizi 
yumuşak bir üslupla söyleyin, 
ola ki aklını başına toplar 
veya içine bir korku düşer.” 
(Taha, 20/44) buyurmuştur. 
Burada, düşmanlık derecesi 
ne olursa olsun yumuşak söz 
emredilmiştir. Aynı şekilde, Hz. 
Muhammed’e (s.a.s.) hitaben, 
“Allah’ın rahmeti sayesinde sen 
insanlara yumuşak davrandın. 
Eğer kaba, katı kalpli olsaydın 
etrafından dağılır giderlerdi.” 
(Âl-i İmran, 3/159) buyrularak 
zarafet ve merhametin tebliğde 
ne kadar önemli olduğuna 
işaret edilmiştir. Bu ayet aynı 
zamanda zarafet ve merhamet 
arasındaki ilişkiye de dikkat 
çekmektedir. Nitekim kaba ve 
acımasız bir tavır, zarafeti yok 
eder. Hz. Peygamber’in (s.a.s.) 
şu sözü de merhamet temelli 
zarafetin toplumsal barıştaki 
yerini vurgular: “Merhametlilere 
Rahman merhamet eder. Siz 



ARALIK 2025 19

yeryüzündekilere merhamet 
edin ki gökteki de size 
merhamet etsin!” (Ebu Davud, 
Rahmet, 65) Böylece nezaket 
ve merhametin ilahi karşılığı 
hatırlatılmakta, toplumsal barış 
için merhametin gerekliliği 
açıkça belirtilmektedir.

Dildeki nezaket ve tavırdaki 
zarafet aslında ahlakı 
güzelleştiren erdemlerdir. Hz. 
Muhammed (s.a.s.), risaletinin 
gayesini yalnızca teolojik 
hükümler bildirmekle sınırlı 
görmemiş, ahlaklı bireylerden 
oluşan bir toplum inşa etmeyi 
hedeflemiştir. Bu bakımdan, 
“Ben, güzel ahlakı tamamlamak 
için gönderildim.” (İbn Hanbel, 
II, 381) buyruğu bunun en açık 
ifadesidir diyebiliriz.

Nezaketli söz, yalnızca bir 
üslup değil kalbin aynası, 
kalıbın elbisesidir. Onun 
zarafeti birtakım özelliklerle 
şekillenir. Her şeyden önce 
söz, doğru ve hakikate uygun 
olmalıdır; zira hakikatsiz söz 
nezaket kaftanıyla süslense 
de kalbe nüfuz etmez. Söz, 
öfkenin gölgesinden uzak, 
kırıcı ve incitici olmamalıdır. 
Sertlik kalpleri kapatır, tatlı dil 
ve yumuşaklık ise gönülleri 
açar. Zarif bir söz, muhatabın 
idrakine ve seviyesine göre 
söylenmelidir; yerinde olmayan 
söz niyet ne kadar iyi olsa da 
incelikten yoksundur. Ayrıca 
sözün kalpten çıkması gerekir; 
çünkü kalpten gelen söz kalbe 
işler. Bu yüzden nezaketli söz 
samimiyet ve merhametle 
yoğrulmalı, kuru bir nezaket 
gösterisine dönüşmemelidir. 
Dahası, söz fayda üretmeli 
yani bir maslahat içermelidir. 
Fayda üretmeyen, boş veya 
anlamsız söz zarafetin özünden 

uzaktır. Kısacası, nezaketli ve 
zarif söz; doğruluk, yumuşaklık, 
ölçülülük, samimiyet ve faydayı 
bir araya getiren bir hakikat 
ifadesidir. Böyle bir söz, hem 
gönülleri incitmez hem de 
gönüllere dokunur.

Kur’an’ın “en güzel söz” vurgusu 
(İsra, 17/53), kötülüğü iyilikle 
savma öğüdü (Fussilet, 41/34), 
Firavun’a bile yumuşak söz 
emri (Taha, 20/44), alay 
etme, lakap takma ve gıybeti 
yasaklamış oluşu (Hucurat, 
49/11-12), Hz. Peygamber’in 
(s.a.s.) merhametli tavrıyla 
sahabeye örnek oluşu (Âl-
i İmran, 3/159),  İslam’ın 
nezaket ve zarafeti ne kadar 
merkeze aldığını ortaya koyar. 
Resulullah (s.a.s.), “Mümin 
kişi ırza, namusa dil uzatan, 
lanet eden, edepsiz konuşan 
kimse değildir.” (Tirmizi, Birr, 
48) buyurmuş; sövmeyi fasıklık 
olarak nitelemiş (Buhari, 
Edeb, 44), ölülere bile sövmeyi 
yasaklamıştır. (Buhari, Cenaiz, 
97) Kızgınlık hâlinde dahi kaba 
davranmaktan sakındırmıştır. 
(Müslim, Selam, 11) Onun 
dilinde mümin bal arısı gibidir; 
temiz olanı yer, temiz olanı 
üretir, bir çiçeğe konduğunda 
onu kırıp bozmaz. (İbn Hanbel, 
II, 199) Yine zarif davranışın işi 
güzelleştirdiğini, zarafetten 
mahrum olanın hayırdan da 
mahrum kalacağını bildirmiştir. 
(Müslim, Birr, 74, 78)

Dijital çağda hız, rekabet ve 
anonimlik çoğu zaman nezaket 
ve zarafeti gölgelemektedir. 
Sosyal medyada 
kimliksizleşmenin verdiği 
rahatlıkla kullanılan kırıcı dil, 
toplumun ortak değerlerini 
zedelemekte; acelecilik ve 
tahammülsüzlük ise aile içi 

ilişkilerden iş hayatına kadar 
pek çok alanda iletişimi 
yıpratmaktadır. Oysa Kur’an ve 
sünnetten alınan ahlaki ilkelerle 
hareket edildiğinde dilimiz 
huzurun ve kardeşliğin anahtarı 
olur. Bugünün şartlarında bu 
ilkeleri yaşatabilmek için bazı 
çözüm adımlarına ihtiyaç vardır. 
Her şeyden önce dijital ortamda 
yazarken de sorumluluk bilinci 
geliştirilmelidir. İnsan, yüz 
yüze söyleyemeyeceği bir sözü 
ekran başında da yazmamalı; 
nezaketli dil, sadece gündelik 
hayatta değil sanal ortamda 
da korunmalıdır. Eğitim 
kurumlarında ve aile ortamında 
çocuklara “dijital nezaket” 
bilinci kazandırılmalı, onların 
empati, saygı ve sabır temelli 
bir iletişim tarzı geliştirmeleri 
desteklenmelidir. İş hayatında, 
hızlı iletişimin baskısına 
rağmen çalışanların birbirine 
karşı daha yapıcı ve nezaketli 
bir dil kullanması teşvik 
edilmeli; kurumlar bu konuda 
rehber ilkeler geliştirmelidir. 
Aile içinde ise iletişimin 
kalitesi kullanılan kelimelerle 
doğrudan ilgilidir. Öfke anında 
susmayı, kırıcı olmadan ikaz 
etmeyi ve sevgiyi dile getirmeyi 
öğrenmek, toplumsal huzurun 
temellerini güçlendirecektir.
Kısacası, ekran başında da 
işyerinde de aile içinde de “en 
güzel söz”ü seçmek; nefisle 
mücadele ederek kötülüğü 
iyilikle savmak ve merhameti 
hayatın mihverine almak 
hem bireysel huzur hem de 
toplumsal barış için gereklidir. 
Bugünün dünyasında bu 
erdemler, sadece bir ahlaki öğüt 
olmanın ötesine geçip sağlıklı 
toplumların ayakta kalabilmesi 
için zaruri bir ihtiyaç hâline 
gelmiştir.



HADİSLERİN REHBERLİĞİNDE

20 ARALIK 2025

Dua, kulun bütün 
samimiyetiyle Allah’a 
yönelmesi, O’na 
sığınması ve O’ndan 

yardım dilemesidir. Yalnızca 
bir istek ya da ihtiyaç bildirimi 
değil aynı zamanda sevgiyi, 
saygıyı ve teslimiyeti içinde 
barındıran derin bir kulluk 
ifadesidir. Kul, dua ederken 
Rabb’inden lütuf, yardım ve 
bağışlanma talep edip aynı 
zamanda O’na olan bağlılığını 
ve sevgisini de dile getirmiş 
olur.

Dua, sadece belli zamanlarda 
veya belirli ibadetlerin 
sonunda yapılan bir ritüel 
değildir. Elbette özel vakitlerde 
edilen duaların ayrı bir kıymeti 
vardır fakat dua; özünde, şekil 
ve törene bağlı olmayan, her 
an yaşanabilecek bir kulluk 
tecrübesidir. İnsan nerede 
olursa olsun, hangi hâlde 
bulunursa bulunsun gönlünü 
Rabb’ine açabilir. Kalpten gelen 
her yakarış, kul ile Allah (c.c.) 

arasındaki bağı kuvvetlendirir, 
O’na olan yakınlığı derinleştirir. 
Nitekim Hz. Peygamber (s.a.s.) 
duanın bu değerine dikkat 
çekerek şöyle buyurmuştur: 
“Allah katında duadan daha 
kıymetli bir şey yoktur.” (İbn 
Mace, Dua, 1) Kuşkusuz 
bu hadis, duanın kulun 
hayatındaki merkezî yerini 
açıkça ortaya koymaktadır.

Dua eden kimse, aslında 
kendi acziyetini itiraf eder; 
ihtiyaçlarını yalnızca Rabb’ine 
arz eder ve O’na güvenip 
teslim olduğunu ifade eder. 
İşte dua, kulun samimiyetini 
en açık şekilde ortaya koyar. 
Samimiyet ise insanın 
içindeki niyet ile dışa vuran 
söz ve davranışın birbiriyle 
örtüşmesidir. Dolayısıyla 

dua, gerçek değerini Allah’ın 
emirlerine uygun bir hayatla 
desteklendiğinde bulur.

Ebu Hureyre’den (r.a.) gelen 
bir rivayette Hz. Peygamber 
(s.a.s.); “Ey insanlar! Şüphesiz 
Allah temizdir, ancak 
temiz olanı kabul eder. 
Allah peygamberlere neyi 
emrettiyse müminlere de onu 
emretmiştir.” buyurarak “Ey 
peygamberler! Temiz ve helal 
olan şeylerden yiyin ve salih 
amel işleyin.” (Müminun, 23/51) 
ayetiyle “Ey iman edenler! Size 
verdiğimiz rızıkların temiz 
ve helal olanlarından yiyin.” 
(Bakara, 2/172) ayetini okumuş 
ve ardından müminlere şu 
ibretlik örneği vermiştir: 
“Bir kimse Allah yolunda 
uzun seferler yapar. Saçı başı 

KULLUĞUN
SAMİMİ İFADESİ:
HELAL LOKMA
VE DUA
Mehmet AKKUŞ
DİB Din İşleri Yüksek Kurulu Uzmanı

“Bir kimse Allah yolunda uzun seferler yapar. 
Saçı başı dağınık, toza toprağa bulanmış 
vaziyette ellerini gökyüzüne açarak: ‘Ya 
Rabbi! Ya Rabbi!’ diye dua eder. Hâlbuki 
onun yediği haram, içtiği haram, giydiği 

haram, gıdası haramdır. Böyle birinin duası 
nasıl kabul edilir!”

(Müslim, Zekât, 65)

ذَكَََرََالرََّجُُلََ يُطُِِلُُي السََّفَرَََ أَشَْْعَثَََ أَغَْْبَرَََ، يَمَُُدُُّ 
ِ، وََمََطْْعَمَُُهُُ  ِ، يَاَ رََبِّ� يَدََيَْْهِِ إِِلَىَ السََّمََاءِِ، يَاَ رََبِّ�
حََرََامٌٌ، وََمََشْْرََبُهُُُ...” “حََرََامٌٌ، وََمََلْْبَسَُُهُُ حََرََامٌٌ، 

وََغُُذِِيََ بِِالْْحََرََامِِ، فَأََنََّىَ يُسُْْتَجَََابُُ لِِذَلَِِكََ



ARALIK 2025 21

dağınık, toza toprağa bulanmış 
vaziyette ellerini gökyüzüne 
açarak: ‘Ya Rabbi! Ya Rabbi!’ 
diye dua eder. Hâlbuki onun 
yediği haram, içtiği haram, 
giydiği haram, gıdası haramdır. 
Böyle birinin duası nasıl kabul 
edilir!” (Abdürrezzak es-
San‘ani, el-Musannef, 4/286)

Bu hadis bize duanın; helal 
kazanç, temiz lokma ve doğru 
bir hayatla desteklenmesi 
gerektiği gerçeğini hatırlatır. 
Müslüman, sofrasına koyduğu 
gıdanın helal olmasına azami 
gayret göstermeli ve alın 
teriyle helalinden kazanılan 
rızkın, ihtiyaçlarını gidermenin 
yanında gönlüne huzur 
vereceğinin ve dualarının 
kabulüne vesile olacağının 
bilincinde olmalıdır. Ayrıca 
duayı, sadece ihtiyaçlarını 
Allah’a arz eden bir vasıta 
olarak görmemeli; hem dünya 
hem de ahiret hayatına yön 
veren ve yaşamına anlam 
katan bir bilinçle yapmaya 
çalışmalıdır.

Hadiste helal kazanç ile 
duanın kabulü arasında 
kurulan bağ, dünyanın imar 
edilmesine yönelik çaba 
ile ahiret hayatına yönelik 
gayretin dengeli bir şekilde 
yürütülmesi gerektiğine 
de işaret etmektedir. Zira 
Kur’an-ı Kerim’de, dünyadan 
el etek çekmek değil helal 
kazanç, alın teri ve emek 
yüceltilmiştir. (Necm, 53/39-
40) Peygamber Efendimiz 
(s.a.s.), “Sizden birinizin 
urganını alıp dağdan odun 
getirip satması, birilerinden 
dilenmesinden daha hayırlıdır.” 
(Buhari, Zekât, 50) buyurmak 
suretiyle çalışarak helalinden 

kazanmanın izzetine dikkat 
çekmiştir. Elbette rızkı 
veren Allah’tır; ama o rızka 
helalinden ulaşmak için gayret 
göstermek kulun görevidir.

Belki de bu sorumluluğun bir 
ödülü olarak kişinin, ailesinin 
rızkını helal yoldan temin 
etmesi, onları başkasına 
muhtaç bırakmaması ibadet 
olarak kabul edilmiştir. 
(Buhari, Nafakat, 1) Bu konuda 
peygamberler de insanlığa 
bilfiil örnek olmuşlardır. Hz. 
Davud (a.s.) demirden zırh 
yaparak geçimini sağlamış 
(Enbiya, 21/80), kendi el 
emeğiyle kazandığını 
yemiştir. Hz. Zekeriyya (a.s.) 
marangozluk yapmış (Müslim, 
Fezail, 169), helal kazancıyla 
hayatını sürdürmüştür. Sevgili 
Peygamberimiz (s.a.s.) ise genç 
yaşlarında çobanlık yapmış 
(Buhari, İcare, 2), daha sonra 
da ticaretle uğraşmıştır. (İbn 
Mace, Ticarat, 63)

Bir hadiste “dua edecek salih 
evlat”, kişinin vefatından 
sonra amel defterinin sevap 
cihetinden açık kalmasına 
vesile olacak üç şeyden birisi 
olarak zikredilmiştir. (Sahih-i 
Müslim, Vasiyye, 3; Ebu Davud, 
Vesaye, 14) Bu durum bize 
göstermektedir ki evlat, anne 
babanın dünyadaki en kıymetli 
emaneti olmasının yanı sıra 
ahiret sermayesi olabilecek 
bir potansiyeldir. Zira iman ve 
ahlak üzere büyütülmüş bir 
evlat; yaşantısıyla fiilî olarak, 
duasıyla da kavlî olarak anne 
babasına sevap kazandırmaya 
devam eder. Bu kârlı 
yatırımdan mahrum kalmak 
istemeyen bir Müslüman, 
ailesinin bütün ihtiyaçlarını 

helal kazançla karşılamaya 
çalışmalı ve bunu bir ibadet 
hassasiyetiyle yerine getirmeye 
özen göstermelidir. Böyle 
bir hassasiyetle yetiştirilen 
evlatlar, sadece bedeniyle değil 
ruhuyla da beslenir; doğruluk, 
dürüstlük, adalet ve sabır gibi 
güzel huyları da hayatına taşır.

Allah Resulü (s.a.s.), evlatlara 
güzel ahlaktan daha üstün 
bir miras bırakılamayacağını 
(Tirmizi, Birr, 33) ifade 
etmiştir. Bilinmelidir ki 
güzel ahlak sadece bireyin 
kendisini şekillendirmez; 
aynı zamanda bu güzelliği 
ailesine ve çevresine de 
yansıtmak suretiyle bireyin iç 
huzurunu, ailenin düzenini ve 
toplumun sağlam temellerini 
güçlendirir. Bu nedenle helal 
lokma, evlat terbiyesi ve güzel 
ahlak birbirini tamamlayan 
halkalar gibidir. Bu zincirin en 
güçlü halkası ise tüm bunların 
farkında olarak bilinçli bir 
şekilde yaşamak ve bunu 
gelecek nesillere aktarmaktır.

İşte bu bilinçle edilen dualar 
da kulun gönlünden Rabb’ine 
yükselen en samimi niyazlar 
olur: Allah’ım! Bize rızkımızı 
helalinden kazanmayı, 
soframıza helalinden koymayı 
nasip eyle. Evlatlarımızı 
haramdan, şüpheliden uzak 
eyle; gönüllerini imanla, 
ahlakla ve güzel huylarla 
süsle. Kazancımıza bereket 
ver, çalışmalarımızı ibadete 
dönüştür. Bizleri ve ailelerimizi 
helal kazancın huzuruyla 
yaşayan, duaları kabul 
olunan kullarından eyle. 
Nesillerimizi salihlerden kıl, 
onları hem dünyada izzetli 
hem de ahirette mükâfatına 
erişenlerden eyle. Âmin.



22 ARALIK 2025

Kirigami, Japonca “kesmek” anlamına 
gelen kiri ve “kâğıt” anlamına gelen 
kami kelimelerinin birleşimiyle ortaya 
çıkan, kâğıdı keserek şekil verme 
sanatıdır. Bu teknik, yalnızca katlama 
yapılan origaminin kesmeye izin veren 
bir türü olarak kabul edilir. Kirigami 
sayesinde kar tanesi, çiçek, hayvan veya 
mimari yapı gibi temalarda, iki boyutlu 
bir kâğıt yüzeyden farklı desenler ve üç 
boyutlu yapılar elde edilir. 
Kirigami, estetik bir sanat olmasının 
yanı sıra öğretici bir tekniktir. Okullarda 
öğrencilerin el-göz koordinasyonunu, 
üç boyutlu düşünme ve planlama 
becerilerini geliştirmek amacıyla 
kullanılır. Bu süreçte öğrenciler; 
simetri, kesir, açı ve örüntü gibi birçok 
matematiksel kavramı somut bir şekilde 
deneyimleyebilir.
Ayrıca kirigami mühendislik ve bilimsel 
araştırmaların da ilgi odağıdır. Örneğin, 
Harvard ve MIT gibi üniversitelerdeki 
araştırmalar, düz yüzeylerin doğru 
kesim ve katlama desenleriyle istenilen 
iki veya üç boyutlu şekillere nasıl 
dönüştürülebileceğini incelemiş; bu da 
tekniğin mimariden uzay teknolojilerine 
kadar uzanan geniş bir uygulama 
potansiyelini ortaya koymuştur.

Koruma Altındaki 
Zırhlı Canlı: 
Pangolin

Kirigami

Bİ’ BİLGİGülsüm KARAPINAR

Bİ’ KELİME
Pullu deriye sahip tek memeli hayvan 
olan pangolinlerin vücutları keratinden 
oluşmuş pullarla kaplıdır. Ağırlıklarının %20
’sini bu pullar teşkil eder. En dikkat çekici 
özellikleri, bir tehditle karşılaştıklarında hızla 
kendilerini bir top gibi sarmalarıdır. İsimlerini 
de Malay dilinde “yuvarlanan bir şey” 
anlamına gelen “penngguling” kelimesinden 
almışlardır. Güçlü kol ve pençelere sahip 
olduklarından en sert zeminleri bile 
kolaylıkla kazabilirler. Yaşamlarını gece 
aktif olarak sürdürürler ve genellikle yalnız 
yaşamayı tercih ederler.
Beslenme şekilleri böcekçildir; çoğunlukla 
karınca ve termit yerler. Karınca 
saldırılarından korunmak amacıyla 
burunlarını ve kulaklarını kapatma 
yetenekleri vardır. Vücut uzunluklarını 
aşabilen bir dile sahip olabilirler. 
Ne yazık ki tüm pangolin türlerinin soyu 
tehlike altındadır. Hatta pangolin, dünyada 
yasa dışı ticareti en yoğun yapılan hayvan 
olarak bilinmektedir. Afrika’da etleri için, 
Çin’de ise bazı hastalıklara iyi geldiği 
yönündeki inanç nedeniyle kaçak avcılık 
yoğun bir şekilde devam etmektedir.



ARALIK 2025 23

İstanbul’a su getirmek için Mimar Sinan tarafından 
planlanan Kırkçeşme tesislerinin bir parçasıdır ve Alibey 
Deresi üzerine inşa edilmiştir. 1563 yılı Eylül ayında 
meydana gelen selde büyük zarar gören bu kemer, Mimar 
Sinan tarafından yeniden yapılmıştır. 
Kemerin tepe uzunluğu 258 m’dir. Orta bölümünde alt 
ve üst katlarda dörderden sekiz büyük göz, yanlarda 
da dörderden sekiz göz ve beş ayağın üzerinde 
üçerden on beş hafifletme gözü ile toplam otuz üç göz 
bulunmaktadır. Mimar Sinan, kemer ayaklarını aşağıya 
doğru iki ayrı piramit biçiminde genişleterek deprem ve 
rüzgâr gibi yatay kuvvetlere karşı dayanıklı, zarif fakat 
sağlam bir sistem geliştirmiştir. Bu inşa tarzı, günümüz 
statik bilgileriyle de uyumludur. Kemerin temelden 
yüksekliği 47,11 m’dir. Ne yazık ki alt tarafında yapılan 
Alibey Barajı dolayısıyla Moğlova Kemeri günümüzde 
üzengi taşına kadar su altında kalmıştır.
(Kazım Çeçen, “Moğlova Kemeri”, TDV İslâm Ansiklopedisi, 
c. 30, s. 224-2259)

“Müslümanca tavırlarını 
diğer mü’minlerin 
gözüne görünsün diye 
yürüten insanlar inancın 
ve ihlâsın semeresini 
peşin toplama 
hevesindedirler. Onlar 
için ihlâs meta haline 
gelmiş yani ihlâs 
olmaktan çıkmıştır.”

Taşları Yemek Yasak, 
İsmet Özel

Moğlova Kemeri 

Bİ’ ALINTI
Bİ’ ESER

Bal; şeker, su, enzimler ve 
asitlerden oluşur. Baldaki düşük 
su içeriği, çoğu bakterinin 
hayatta kalmak ve çoğalmak 
için ihtiyaç duyduğu nemi 
sağlamadığı için bakteri 
üremesini engeller. Balın asitlik 
düzeyi (pH 3,2 ile 4,5 arasında) 
birçok mikroorganizmanın 
gelişimi için engelleyici bir ortam 
oluşturur. Ayrıca, balda bulunan 
ve antibakteriyel özelliklere sahip 
hidrojen peroksit üreten glikoz 
oksidaz enzimi, antimikrobiyal 
özelliklere katkıda bulunur. Ancak 
bal uygun şartlarda muhafaza 
edilmezse ve nem oranı %20’nin 
üzerine çıkarsa fermantasyon 
meydana gelebilir.
(https://myo.gelisim.edu.tr)

Bal Neden 
Bozulmaz?

Bİ’
 SO

RU



BİZ BİZE

24 ARALIK 2025

Toplumların geleceği, 
bugünün çocuklarına 
bırakılan mirasla 
şekillenir. Ancak, çocuk 

sahibi olma konusundaki 
tutumların değişmesi, bu 
hayati mirasın aktarımında 
ciddi bir dönüşüm yaşandığını 
gösteriyor. Günümüzde, pek 
çok insan farklı sebeplerle 
çocuk sahibi olmayı erteliyor 
veya bu konuda olumsuz bir 
tutum sergiliyor. Türkiye'de 
son yıllarda doğurganlık 
oranının hızla düştüğü 
gözlemleniyor. TÜİK verilerine 
göre 2023 yılındaki doğurganlık 
oranı, nüfusun kendini 
yenileyebilmesi için gerekli 
olan 2,10 seviyesinin oldukça 
altına inerek 1,51’e kadar 
gerilemiş durumda (data.tuik.
gov.tr). Bu durum, toplumsal 
yapımızdaki değişimleri 
etkileyen/gösteren önemli 
bir gelişme olarak karşımıza 
çıkıyor.

Çocuk sahibi olma konusundaki 
olumsuz tutum, özellikle 
eğitim seviyesi yüksek bireyler 
arasında belirginleşiyor. 
Örneğin, üniversite mezunu 
kadınlar arasında çocuk sahibi 

ÇOCUK YETIŞTIRMENIN 
KUŞAKLARARASI
DEĞIŞIMDEKI ROLÜ

Elif İlayda GÜNER

olma yaşının daha ileri yıllara 
ertelendiği ve doğurganlık 
oranlarının daha düşük olduğu 
görülüyor. Bu durum, yalnızca 
Türkiye'ye özgü bir olgu değil; 
dünya genelinde de benzer 
eğilimler mevcut. Eğitim 
düzeyi yükseldikçe bireylerin 
kariyer hedeflerine ve kişisel 
gelişimlerine öncelik verdiği 
görülüyor. Elbette tutumun 
böyle olmasına sebep olan 
birçok farklı faktör var. Ancak 
bu faktörlerin karşısına 
koymamız gereken önemli 
bir şey var ki o da özellikle 
eğitim düzeyi yüksek kişilerin 
yetiştirdikleri çocukların 
toplumsal ilerleme ve değişimi 
sağlamadaki gücü.

Çocuk yetiştirme meselesi, 
genellikle çocuk sahibi olan 
ailelerle sınırlı bir konu olarak 
görülse de aslında çok daha 
geniş bir toplumsal etkiye 
sahip. Ancak, elbette bu türden 
bir etkiye sahip olmadan önceki 
aşamada aile bulunmakta. 
Değişimin önce kişiden 
başladığı hepimizce malum. 
Kişide başlayan değişim aile 
ile devam eder ve toplumla 
nihai noktaya ulaşır. Bu yazıda 

ailedeki ve toplumsal yapıdaki 
değişimde çocuk yetiştirmenin 
öneminden bahsedeceğiz.

Aile, çocuğun gözlerini dünyaya 
açtığı ilk mekân olarak bir 
okul görevi üstlenir. Bu okulun 
öğretmenleri ebeveynler, 
öğrencileri ise çocuklardır. Bu 
okulda ebeveynler ne kadar 
deneyimli iseler çocuklar 
bir o kadar deneyimsizdir. 
Ebeveynlerin sahip oldukları 
birikimi aktarmaya, çocukların 
ise kendilerine yol gösterecek 
türden şeyleri öğrenmeye 
ihtiyacı vardır. Ebeveynlerin 
sahip oldukları bilgi ve 
birikimi aktarma ihtiyaçları 
aslında bilginin özünden 
kaynaklanmaktadır. Çünkü 
bilginin gerçek anlamını 
bulması ve faydalı hâle gelmesi, 
onun aktarılması ve hayata 
geçirilmesiyle mümkündür. 
İnsanın öğrendiği her şey, bir 
sonraki nesle aktarıldığında 
bilgiden eyleme geçiş sağlanır. 
Çocuk yetiştirmek, kişilere 
sahip oldukları bilgiyi eyleme 
geçirme olanağı veren bir 
kapıdır.

Öte yandan Peygamber 
Efendimiz’in (s.a.s.), ilim tahsili 
ve eğitimin erken yaşlarda 
başlatılmasının  ne kadar 
önemli olduğuna dair şu hadisi 
bizlere yol göstermektedir: 
“Küçük yaşta ilim öğrenmek, 
taşa yazı nakşetmek gibidir; 
büyük yaşta ilim öğrenmek ise 
suya yazmak gibidir.” (Heysemi, 
Mecmau’z-Zevaid, 1/125) 
Bu hadis-i şerif, erken yaşta 
verilen eğitimin kalıcılığını 
vurgularken geç kalmışlığın 
sonucunu da gözler önüne 
sermektedir. Çocuklarımızı 
küçük yaşlarda eğitmek, 



ARALIK 2025 25

tecrübe ve değerler, bireysel 
birikimlerin kuşaklar boyunca 
yaşatılmasını ve toplumun 
gelişimini mümkün kılar. Bu 
nedenle, çocuk yetiştirmeyi 
sadece bireysel bir sorumluluk 
olarak görmemek; bunun 
aynı zamanda toplumsal 
bir geleceği şekillendirme 
olanağına sahip olduğunu 
göz önünde bulundurmak 
gerekmektedir.

Çocuk yetiştirmenin, 
bireylerin omuzlarındaki 
kritik bir sorumluluk olarak 
algılanmasının altında çocuğun 
beklenti ve ihtiyaçlarını 
karşılama isteği yatar. Aileler, 
çocuklarına daha iyi yaşam 
koşulları sunma arzusuyla 
genellikle onlara bırakacakları 
maddi mirasa odaklanır. Bu 
mirası kazanmanın en önemli 
yollarından biri de eğitimdir. 
Eğitim yoluyla kişiler, yaşam 
standartlarını yükseltebilir 
ve bu sayede kendilerinden 
sonraki kuşaklara birtakım 
maddi miraslar bırakabilir. 
Burada eğitim, daha iyi 
yaşam standartlarına sahip 
olmanın bir koşulu olarak 
görülür. Oysaki eğitimin 
kendisi başlı başına 

onların sadece bireysel 
gelişimlerini değil toplumsal 
ilerlemeyi de şekillendirecek 
güçlü bir miras bırakmamızı 
sağlar.

Büyük bilim insanlarının, 
sanatçıların ya da liderlerin 
eserleri ve fikirleri yalnızca 
bireysel bir birikim olarak 
kalmamış; onların bu birikimini 
paylaşması toplumların 
ilerlemesine katkıda 
bulunmuştur. Bu nedenle 
bilgi, kendini tamamlamak ve 
gerçek anlamını bulmak için 
ortaya çıkarılmaya muhtaçtır. 
Benzer şekilde, özellikle 
yukarıda bahsettiğimiz eğitim 
düzeyi yüksek ebeveynlerin 
çocuklarına aktardıkları bilgi, 

bir mirastır. Üstelik bu miras 
maddi mirastan çok daha kalıcı, 
derin ve toplumsal gelişime 
yön veren bir özelliğe sahiptir. 
Toplumlar da ancak bu türden 
bir mirasla güçlenebilir ve 
ilerleyebilir.

Son söz olarak bahsettiğimiz 
aktarımla sahip olduğumuz 
bilgi, birikim ve tecrübenin 
bizi aşarak gelecek kuşaklara 
aktarılması, çocuklarımızın 
bu mirası alıp daha ileriye 
taşıması tıpkı yukarıda 
da değindiğimiz gibi bir 
sanatçının eserinin çağlara 
meydan okuması gibidir. 
Sanat eserleri yaşadıkları her 
çağda o çağın renklerini taşır. 
Ancak sahip oldukları ilk renk 
elbette kendi sanatçısının, 
dolaysıyla kendisinin rengidir. 
Bu açıdan, tabir yerindeyse 
“çocukların sanatkârları” olan 
aileler, çağlar boyunca yaşayıp 
gelişecek olan bir eserin ilk 
şekillendiricisidirler. Bu, 
ebeveynler için gurur kaynağı, 
toplumlar için ise değişimin 
anahtarıdır.

Aile, çocuğun gözlerini 
dünyaya açtığı ilk 

mekân olarak bir okul 
görevi üstlenir. Bu 

okulun öğretmenleri 
ebeveynler, öğrencileri 

ise çocuklardır. Bu 
okulda ebeveynler 
ne kadar deneyimli 
iseler çocuklar bir o 

kadar deneyimsizdir. 
Ebeveynlerin sahip 
oldukları birikimi 

aktarmaya, çocukların 
ise kendilerine yol 
gösterecek türden 
şeyleri öğrenmeye 

ihtiyacı vardır. 



BİZ BİZE

26 ARALIK 2025

Aldatıcı Bir Melodi ve 
Gerçek Hürriyet

Modern zamanların 
dillerde en 

çok dolaşan, en göz alıcı 
kavramlarından birisi şüphesiz 
ki “özgürlük”tür. Bireyin 
hiçbir bağla sınırlanmadığı, 
arzularının peşinde koşarken 
hiçbir engele takılmadığı bir 
hayat ideali özellikle genç 
zihinlere tatlı bir melodi gibi 
fısıldanmaktadır. Bu söylem, 
aile gibi köklü kurumları 
âdeta bireyin kanatlarını kıran 
bir kafes; evliliği ise kişisel 
potansiyeli yok eden bir zincir 
gibi resmetme eğilimindedir. 
Oysa İslam’ın insana sunduğu 
hürriyet tasavvuru, bu sığ ve 
benmerkezci anlayışın çok 
ötesinde, çok daha derin 
bir manaya sahiptir. Gerçek 
hürriyet, nefsin ve geçici 
heveslerin kölesi olmak 
değildir. Aksine, her türlü sahte 
ilahın esaretinden kurtularak 
yalnızca ve yalnızca “bir” olan 

ÖZGÜRLÜK SÖYLEMİNE KARŞI

EVLİLİK VE

AİLENİN
SAĞLAM DURUŞU

Mustafa BİLİM
Karabük Safranbolu Develik Mh. Camii İmam-Hatibi

Allah'a kul olmaktır. İşte bu ulvi 
kulluk bilincinin yeryüzündeki 
en somut, en sıcak ve en 
korunaklı tecellisi ise evlilik 
kurumu ve dolaysıyla ailedir.

İlahi Bir Ayet Olarak Aile: 
Sükûnet, Meveddet ve Rahmet 
Limanı

Çağdaş dünyanın “özgürlük” adı 
altında pazarladığı şey, esasen 
çoğu zaman dipsiz bir yalnızlık 
ve anlamsızlık girdabından 
ibarettir. İnsan, fıtratı gereği 
sevmek, sevilmek, güvenmek 
ve bir yere ait olmak ister. 
Bu aidiyetin ve güvenin en 
sağlam kalesi, Yüce Rabb’imizin 
bizlere bir işareti ve lütfu 
olarak kurulan ailedir. Kur’an-ı 
Kerim’de bu hakikat ne güzel 
ifade edilmiştir:

“Kendileri ile huzur bulasınız 
diye sizin için türünüzden eşler 
yaratması ve aranıza bir sevgi 
(meveddet) ve merhamet 
(rahmet) koyması da O’nun 
(varlığının ve kudretinin) 

delillerindendir. Şüphesiz 
bunda, düşünen bir toplum için 
elbette ibretler vardır.” (Rum, 
30/21) Bu ayet-i kerime, evliliğin 
özünü oluşturan üç temel 
unsuru bizlere tanıtır: Sükûnet, 
meveddet ve rahmet. 

Sükûnet (huzur); sınırsız 
özgürlük arayışının getirdiği 
kaos ve belirsizliğin karşısında 
aile, âdeta ruhun sükûna erdiği 
bir limandır. Eşler birbirlerinde, 
dünyanın tüm fırtınalarına karşı 
sarsılmaz bir sığınak bulurlar. 
Bu, bir kısıtlılık değildir; aksine 
ruhsal bir özgürleşmenin ta 
kendisidir. Meveddet (sevgi); 
anlık heveslerin çok ötesinde, 
köklü ve fedakârlığa dayalı 
bir sevgiyi ifade eder. Aile, 

Çağdaş dünyanın 
“özgürlük” adı altında 

pazarladığı şey, 
esasen çoğu zaman 
dipsiz bir yalnızlık 

ve anlamsızlık 
girdabından ibarettir. 

İnsan, fıtratı gereği 
sevmek, sevilmek, 

güvenmek ve bir yere 
ait olmak ister. Bu 

aidiyetin ve güvenin 
en sağlam kalesi, 
Yüce Rabb’imizin 

bizlere bir işareti ve 
lütfu olarak kurulan 

ailedir. 



ARALIK 2025 27

insana “ben” demek yerine “biz” 
demeyi öğreten bir mekteptir. 
Eşlerin ve evlatların birbirine 
duyduğu bu karşılıksız ve 
derin sevgi, bireyi bencilliğin 
esaretinden kurtaran en tesirli 
ilaçtır. Rahmet (merhamet); 
kusurları örten, hataları 
affeden, zayıflık anında 
destek olan ilahi bir duygudur. 
Aile yuvası, rekabetin değil 
merhametin hüküm sürdüğü 
bir alandır. Bu merhamet 
ikliminde büyüyen birey/çocuk, 
topluma da aynı şefkat ve 
anlayışla yaklaşmayı öğrenir.

Peygamber Efendimizin 
Gözünde Evlilik: Kalkan

Özgürlük söylemi, tabiatı 
gereği insanı günaha ve ahlaki 
zafiyetlere karşı savunmasız 
bırakır. Oysa Peygamber 
Efendimiz (s.a.s.) evliliği, 
müminin manevi hayatını 
koruyan bir zırh olarak 
tanımlamıştır. Bununla ilgili 
olarak bir hadis-i şeriflerinde 
şöyle buyurmuştur: “Kul, 
evlendiği zaman dininin 
yarısını tamamlamış olur. 
Artık geri kalan yarısında 
da Allah’a karşı gelmekten 
sakınsın.” (Beyhaki, Şuabü’l-
İman, IV,382) Bu nebevi 
müjde, evliliğin bir ayak bağı 
olmadığını ve onun manevi bir 
tekâmül yolculuğu olduğunu 
göstermesi bakımından son 
derece dikkat çekicidir. Evlilik, 
kişiyi haramdan muhafaza 
eden bir kalkan, iffeti koruyan 
bir kale ve sorumluluk bilincini 
pekiştiren bir okuldur. Eşine, 
çocuklarına ve yuvasına karşı 
sorumluluklarını yerine getiren 
bir mümin, aslında dininin 
gereklerini yaşamakta ve 
Rabb’ine olan kulluk görevini 

en güzel şekilde ifa etmektedir. 
Bu sorumluluk, onu anlamsız 
arayışlardan ve boş heveslerden 
alıkoyan en büyük hürriyet 
vesilesidir.

Geleceğin Teminatı Olan 
Kutsal Emanet

Sonuç olarak, modernizmin 
parlak ambalajlarla sunduğu 
sınırsız ve sorumsuz özgürlük 
anlayışı aslında insanı 
fıtratından uzaklaştıran, 
onu yalnızlığa ve manevi bir 
boşluğa iten aldatmacadan 
ibarettir. Buna karşılık evlilik 
ve aile kurumu; Rabb’imizin 
rahmetinin bir tecellisi, Sevgili 
Peygamberimiz’in (s.a.s.) 
sünnetinin yaşatıldığı en güzel 
örnek ve toplumu oluşturan 
en temel direktir. Aile, insanı 
esir alan bir kafes değil fırtınalı 
denizlerde sığınılacak bir 
gemidir. Aynı şekilde evlilik ise 
bir zincir değil; insanı cennete 
kanatlandıracak iki kanattan 
biridir. Onun omzumuza 
yüklediği sorumluluklar 
ise yük olmak yerine insanı 
olgunlaştıran ve Rabb’ine 
yaklaştıran birer ibadet 
mesabesindedir. Bugün 
bizlere düşen görev, bu ilahi 
emanete dört elle sarılmaktır. 
Ailelerimizi Kur’an’ın nuru 
ve sünnetin rehberliğiyle 
aydınlatmak, çocuklarımızı 
sevgi ve merhamet ikliminde 
yetiştirmek, “özgürlük” adı 
altında sunulan tüm sahte ve 
yıkıcı akımlara karşı yuvamızın 
duvarlarını daha da muhkem 
kılmaktır. Unutmayalım ki 
bir toplumun kalbi ailesidir 
ve geleceğimizin teminatı da 
ancak ve ancak sağlam temeller 
üzerine kurulmuş, huzur ve 
sevgi dolu ailelerden geçer.



AİLECE

28 ARALIK 2025

EVLİLİK VE

PSİKOLOJİK
DAYANIKLILIK
İLİŞKİSİ

Cihan ULUÇ
Psikolog



ARALIK 2025 29

EVLİLİK VE

PSİKOLOJİK
DAYANIKLILIK
İLİŞKİSİ

Evlilik, iki farklı dünyanın 
bir araya gelerek yeni 
bir yaşam alanı kurma 
sürecidir. Birlikte 

büyümeyi, olgunlaşmayı 
ve öğrenmeyi içeren birçok 
yeni deneyimi barındırır. 
Günümüzde evlilik üzerine 
yapılan çalışmalarda iletişim 
becerileri, bireylerin kişilik 
özellikleri ve bağlanma tarzları 
kadar psikolojik dayanıklılık 
kavramı da giderek daha fazla 
önem kazanmaktadır.

Hayatta her şeyin sorunsuz, 
düzenli ve kontrol altında 
olduğu bir yaşam mümkün 
değildir. Her bireyin az ya da 
çok bir meselesi, bir derdi 
vardır. Hayat kimi zaman 
dik bir yokuş kimi zamansa 
soluklanılacak bir düzlük 
gibidir. Evlilik de bu iniş 
çıkışlardan nasibini alır. 

Evlenmeden önce zihinde 
romantize edilmiş, sürekli 
mutluluk sunan bir süreç 
olarak hayal edilse de evlilik; 
kimi zaman çözülmesi 
gereken bir problem kimi 
zamansa yaşanmaya değer bir 
maceradır. Anlaşmazlıklar, fikir 
ayrılıkları ve stresli durumlar 
son derece doğaldır. Bunların 
hiç yaşanmaması için çaba 
sarf edilirken diğer yandan 
her şeyin kontrolümüzde 
olmadığını da kabullenmek 
gerekir.

Tam da bu noktada, kişinin 
stresli yaşam olayları karşısında 
verdiği tepkileri ve bu süreçleri 
nasıl yönettiğini tanımlayan 
psikolojik dayanıklılık kavramı 
devreye girer. Psikolojik 
dayanıklılık; bireyin zorlu 
yaşam olayları ve stres 
faktörlerine karşı gösterdiği 



AİLECE

30 ARALIK 2025

esneklik, duygusal dengeyi 
koruma ve işlevselliğini 
sürdürebilme kapasitesidir. 
Evlilik bağlamında ise bu 
dayanıklılık; çiftlerin çatışma, 
iletişim kazaları ya da baş 
edilmesi gereken yaşam 
olayları karşısında olumlu 
tutumlarını sürdürebilme, 
ilişkide kalabilme ve 
birbirlerine destek olabilme 
becerilerini kapsar. Böylelikle 
psikolojik dayanıklılık, evlilik 
ilişkisinin sorun çözme 
kapasitesini geliştiren, evlilik 
doyumunu ve bağlanmayı 
artıran temel bir faktör olarak 
karşımıza çıkar.

Sosyal Destek ve Aidiyet 
Açısından Psikolojik 
Dayanıklılık

Psikolojik dayanıklılığın 
en önemli koruyucu 
faktörlerinden biri sosyal 
destek ve aidiyet duygusudur. 
Eşlerin birbirine sunduğu 
duygusal destek, onaylayıcı 
tutumlar ve güvenilir birinin 
varlığını bilmek, stresli yaşam 
olaylarıyla başa çıkmada 
önemli bir güç kaynağıdır. Bu 
tür destekler, kişide kortizol 
(stres hormonu) seviyesinin 
düşmesine, kaygının 
azalmasına ve sorunların 
çözülebileceğine dair bir umut 
duygusunun gelişmesine 
yardımcı olur. Aynı zamanda 
benlik saygısının güçlenmesini 
de destekler.

İnsan, derdini paylaşabileceği, 
yükünü bölüşebileceği bir 
hayat arkadaşı, bir dost 
arar. Sivas yöresinin meşhur 
türküsünde de dile geldiği 
gibi: “Gine gam yükünün kervanı 
geldi / Çekemem bu derdi bölek 
seninle.” Bireyin, yaşamında 

böyle bağ kurabildiği bir eşin 
varlığı, “Yalnız değilim, benim 
için endişelenen biri(leri) 
var, dış dünya tarafından 
desteklenebilirim.” düşüncesini 
besleyerek psikolojik 
dayanıklılığı artırır.

Güvenli Bağlanma ve 
Duygusal Regülasyon 
Açısından Psikolojik 
Dayanıklılık

Bağlanma kuramına göre 
güvenli ve istikrarlı bir evlilik 
ilişkisi, kişinin stresle baş 
etmesine katkıda bulunarak 
hem kendine hem de çevresine 
karşı güvenli bağlanma 
stilleri geliştirmesini sağlar. 

Stres karşısında bireyin aşırı 
kaygılanma, duygusal kontrolü 
kaybetme ya da kaçınma 
tepkileri (örneğin erteleme, 
işkoliklik, çeşitli bağımlılıklar 
vb.) geliştirme ihtimali azalır.

Eşlerin birbirine “güvenli liman” 
olduğu bir ilişki modelinde 
duygusal denge daha kolay 
sağlanır. Bireyler kendilerini 
güvende hisseder, bu da onları 
hem ilişkisel bakımdan hem 
de yaşamın diğer alanlarında 
karşılaşabilecekleri zorluklara 
karşı daha dirençli kılar.

Evlilik, Hayatın Anlamı ve 
Psikolojik Dayanıklılık

Psikolojik dayanıklılığı 
artıran önemli unsurlardan 
biri, hayatın anlamlı olduğu 
yönündeki inançtır. Evliliğin 
sunduğu en önemli katkılardan 
biri de bireyin yaşamına amaç 
ve derinlik kazandırmasıdır. 
Artık sadece kendisi için 
yaşamayan birey, çift kişilik 
hatta zamanla çok kişilik 
(çocuk, aile) bir yaşama geçer.

Bu yeni sorumluluklar, ilk başta 
bir stres kaynağı gibi görünse 
de zamanla kişiyi dönüştüren, 
olgunlaştıran unsurlara 
dönüşebilir. Baskı altında kalan 
kömürün elmasa dönüşmesi 
gibi evlilik de bireyi daha 
sabırlı, daha dirençli ve daha 
güçlü biri hâline getirebilir.

Birlikte Problem Çözebilmek, 
Esneklik ve Psikolojik 
Dayanıklılık

Evlilik, sadece duygusal değil 
aynı zamanda bilişsel esneklik 
ve çözüm odaklılık gerektiren 
bir süreçtir. Ortak karar alma 
süreçlerinde birey, kendi 
isteğinden bir miktar feragat 

Psikolojik 
dayanıklılığı yüksek 
çiftler, ortak anlam 
ve değer sistemleri 
inşa ederler. Ortak 

hobiler geliştirir, 
birlikte anlamlı bir 

geçmiş ve umut 
verici bir gelecek 

oluşturmaya 
çabalarlar. 

Taraflardan biri 
zorlandığında 

diğeri ona şefkatle 
yaklaşır ve “Bu 

süreçte sana nasıl 
yardımcı olabilirim?” 
sorusunu yönelterek 

destek sunar.



ARALIK 2025 31

edip orta noktaya ulaşmayı 
hedefler. Burada sadece kendi 
taleplerinin değil eşinin ihtiyaç 
ve beklentilerinin de aynı 
derecede önemli olduğunun 
bilinciyle hareket eder.

Psikolojik dayanıklılığın 
önemli boyutlarından biri olan 
çok yönlü problem çözme, 
alternatif çözümler üretme 
ve karşı tarafın bakış açısını 
anlama becerisi; bireyin daha 
az kırılgan ve daha sağduyulu 
olmasına yardımcı olur. Evlilik 
de yapısı gereği bu becerilerin 
gelişimini destekler.

Tersinden Bir Sağlama: Stresli 
Yakın İlişkiler Psikolojik 
Sağlamlığımızı Nasıl Etkiler?

Yoğun çatışmaların 
yaşandığı, duygusal olarak 
doyurucu olmayan, iletişimin 
koptuğu ve çiftlerin birbirini 

anlamaya değil haklı çıkmaya 
odaklandığı ilişkiler bireyin 
sinir sistemini sürekli alarm 
durumunda tutar. Bu durum, 
uzun vadede hem fizyolojik 
hem de psikolojik tükenmeye 
yol açabilir.

Duygusal ve fiziksel güvenliğin 
olmadığı ilişkiler, psikolojik 
sağlamlığın temel taşları olan 
öz yeterlik duygusunu, hayatın 
anlamlı olduğuna dair inancı 
ve geleceğe yönelik umutlu 
bakış açısını zedeler. Bu da 
bireyde hem bedensel hem 
de ruhsal hastalıklara karşı bir 
hassasiyet oluşturur.

Psikolojik Dayanıklılığı 
Yüksek Olan Çiftlerin Ortak 
Özellikleri

Yakın ilişkilerde çiftler 
gerilebilir, kırılabilir ve 
zaman zaman kafa karışıklığı 

yaşayabilirler. Ancak 
önemli olan, yaşanan bu 
bozulmaların ne kadar sürede 
ve nasıl onarıldığı, çiftlerin bu 
krizlerden ne tür öğrenmelerle 
çıktığıdır.

Psikolojik olarak dayanıklı 
çiftlerde “ben” bakışı yerine 
“biz” bakışı hâkimdir. Zorlukları 
ve stres faktörlerini bir rekabet 
ya da suçlama konusu değil 
ortak bir sorun olarak görürler. 
Birbirlerine destek olurken 
zor zamanlarda, “Buradayım, 
seninleyim, yalnız değilsin.” 
mesajını verirler.

Bu çiftler, tartışmaları bir 
ayrılık nedeni değil ilişkilerini 
geliştirecek birer öğrenme 
fırsatı olarak değerlendirirler. 
Tartışma sonrasında “Bu 
tartışmadan ne öğrendik?” 
veya “Birbirimiz hakkında neyi 
fark ettik?” gibi sorularla süreci 
anlamlandırmaya çalışırlar.

Psikolojik dayanıklılığı yüksek 
çiftler, ortak anlam ve değer 
sistemleri inşa ederler. Ortak 
hobiler geliştirir, birlikte 
anlamlı bir geçmiş ve umut 
verici bir gelecek oluşturmaya 
çabalarlar. Taraflardan biri 
zorlandığında diğeri ona 
şefkatle yaklaşır ve “Bu süreçte 
sana nasıl yardımcı olabilirim?” 
sorusunu yönelterek destek 
sunar.

Sonuç olarak sağlıklı ve nitelikli 
bir evlilik ilişkisi; bireylerin 
psikolojik iyi oluşunu destekler, 
zorluklara karşı dirençlerini 
artırır ve geleceğe dair olumlu 
bakış açılarını güçlendirir. 
Birlikte anlamlı ve değerli bir 
yaşam inşa etmeye olanak 
sağlarken bireylerin içsel 
kaynaklarını da kuvvetlendirir.



AİLECE

32 ARALIK 2025

ÖĞRENME 
GÜÇLÜĞÜ

Hatice TOPKARAOĞLU
Psikolog

Öğrenme güçlüğü, 
normal ya da 
normalüstü zekâya 
sahip olan çocukların; 

özellikle okulda karşılaştıkları 
dinleme, konuşma, okuma, 
yazma, problem çözme, mantık 
yürütme ya da matematik 
gibi günlük hayat veya okul 
becerilerinde yetersizlik 
yaşamalarıyla açıklanan bir 
durumdur. Bu çocuklar için 
çoğunlukla tembel, isteksiz, 
başarısız gibi sözcükler ve 
“İstese yapar.”, “Ders çalışmayı 
bir türlü sevdiremedik.” 
gibi cümleler ebeveynler 
ve öğretmenler tarafından 
kullanılmaktadır. Ancak burada 
çocuğun yaşadığı öğrenme 
güçlüğü sebebiyle zorlandığı 
unutulmamalıdır.

Öğrenme güçlüğü genellikle 
okul becerilerinde yaşanan 
sorunlar sonucunda fark 
edilse de okul öncesi yıllarda 
da belirtiler gözlemlenebilir. 
Çocukta görülen konuşma 
problemleri, renkleri ve sayıları 
öğrenmede güçlük, sık sık 
unutkanlık gibi belirtiler, 
bu durumları fark eden bir 
ebeveyn, öğretmen ya da 
uzmanın yaklaşımıyla erken 
teşhis edilmesine olanak 

sağlayabilir. Öğrenme güçlüğü 
tanısı, bir çocuk-ergen psikiyatri 
uzmanı gözetiminde çeşitli 
değerlendirme ve testler 
sonucunda konulmaktadır. Bu 
sebeple öğrenme güçlüğünden 
şüphe duyulan bir çocukla 
karşılaşıldığında çocuğun 
çocuk-ergen psikiyatristine 
yönlendirilmesi ve gerekli 
değerlendirmelerin yapılması 
önemlidir. Eğitim ve ders 
çalışma yöntemlerinin 
çocuğun yaşadığı güçlüğe göre 
planlanması, yaşayabileceği 
zorlukların önüne geçilmesini 
sağlayacaktır.

Öğrenme güçlüklerine dair 
yapılan araştırmalar, genetik 
yatkınlığın önemli bir etken 
olduğunu göstermektedir. 
Öğrenme güçlüğü olan 
çocukların aile bireylerinde de 
benzer sorunlarla karşılaşma 
ihtimali yüksektir. Ayrıca, 
öğrenme güçlüğü erkek 
çocuklarda kız çocuklara 
oranla daha sık görülmektedir. 
Öğrenme güçlüğü, zekâ geriliği 
ile karıştırılsa da bu iki durum 
birbirinden farklıdır. Zekâ 
geriliği genel bir yetersizlikken 
öğrenme bozukluğunda özel 
bir alanda yetersizlik söz 
konusudur. Öğrenme güçlüğü 

olan çocuklar zekâ düzeyine 
uygun bir başarı gösteremezler 
çünkü öğrenmeye dair 
özel bir alanda yetersizlik 
yaşamaktadırlar. Bu alanlar 
okuma, yazma ve matematik 
becerileriyle ilişkilidir.

Öğrenme Güçlüğünün Alt 
Tipleri

Okuma Bozukluğu (Disleksi): 
Okuma sırasında yaşanan 
yetersizlik, okumada zorlanma 
ve hatalı okuma belirtileriyle 
kendini gösteren bir 
bozukluktur. Öğrenme güçlüğü 
olan çocuklar harfleri, şekilleri 
ve sembolleri karıştırabilirler.

Disleksi Belirtileri

•	 Harfleri tanımada güçlük 
yaşarlar; bazı harfleri 
yanlış okuyabilir veya 
karıştırabilirler (b-d, m-n 
gibi).

•	 Noktalı ve noktasız harfleri 
karıştırabilirler (o-ö, u-ü, s-ş 
gibi).

•	 Kelime içinde harflerin yerini 
değiştirerek okuyabilirler 
(örneğin: “kitap” yerine 
“kipat”).

•	 Akranlarına göre daha yavaş 
okuyabilirler.

•	 Okurken yerlerini 
kaybedebilir, satır atlayarak 
okuyabilir veya durma ihtiyacı 
hissedebilirler.

•	 Bazı durumlarda okumaya 
tersten başlayabilirler.

•	 Okuduğunu anlamada 
güçlük yaşarlar, bu da soruları 
çözmede zorlanmalarına 
neden olur.

•	 Dikte çalışmalarında zorluk 
çekebilirler.



ARALIK 2025 33

Yazma Bozukluğu (Disgrafi): 
Yazı yazarken harf, noktalama 
ve yazım yanlışlıklarıyla kendini 
gösteren bir bozukluktur. 
Genellikle disleksiyle birlikte 
görülür.

Disgrafi Belirtileri

•	 Benzeyen harfleri yazarken 
karıştırabilirler (b-d, m-n, s-ş 
gibi).

•	 Satır takibi yapamayarak 
kelimeleri üst üste yazabilirler; 
bu da yazının okunaksız 
olmasına neden olur.

•	 Kelimeler arasında boşluk 
bırakmadan ya da paragraf 
oluşturmadan yazabilirler.

•	 Noktalama işaretlerini 
kullanmama ya da yanlış 
kullanma görülür.

•	 Yazma hızları akranlarına 
göre daha yavaştır.

•	 Bakarak yazma becerileri 
zayıftır.

•	 Kalem tutma becerilerinde 
zayıflık gözlenir.

•	 İnce motor becerilerinde 
problemler olabilir.

Matematik Bozukluğu 
(Diskalkuli): Matematik 
becerilerinde yaşanan yetersizlik 
ve buna bağlı zorluklarla ortaya 
çıkan bir bozukluktur.

Diskalkuli Belirtileri

•	 Sayıları tanıma ve öğrenmede 
güçlük yaşarlar.

•	 Sayıları karıştırma ya da ters 
yazma durumları olabilir.

•	 Matematik terim, sembol ve 
işaretlerini öğrenmede zorluk 
yaşarlar.

•	 Sayı sayma, sıralama ve ritmik 
saymada zorlanırlar.

•	 Dört işlem ve problemleri 
kavramada güçlük çekerler.

•	 Geometrik şekilleri 
öğrenmede zorluk 
yaşayabilirler.

•	 Matematikte yaşanan 
güçlük, genel akademik 
performanslarını da olumsuz 
etkileyebilir.

Öğrenme Güçlüğüne Neden 
Olan Diğer Sorunlar

Motor Beceri Eksikliği: 
Emekleme, yürüme, koşma, 
kaşık çatal kullanma, kalem 
tutma gibi becerilerde 
gecikmeler yaşanabilir. 
Sakarlık, düşme, hantallık 
görülebilir. Ergoterapi 
desteği, özel egzersizler ve 
spor faaliyetleri bu alandaki 
gelişimi destekler.

İletişim Bozuklukları: Dil 
ve konuşma bozuklukları, 
telaffuz, akıcılık sorunları, dili 
anlama ve algılamada güçlük 
gözlenebilir. Bu çocukların dil 
ve konuşma terapisi desteği 
alması gerekebilir.

Okul Başarısızlıkları: 
Öğrenme güçlüğü yaşayan 
çocuklar, zekâ seviyeleri 
normal olsa da belirli alanlarda 
yaşadıkları yetersizlikler 
nedeniyle okul başarısında 
zorlanabilirler. Görsel-işitsel 
öğrenme çalışmaları, dikkat 
ve algı geliştirme egzersizleri, 
özel eğitim desteği oldukça 
önemlidir.

Sosyal Beceri Eksikliği: 
Yetersizlik ve utanç duyguları, 
çocukların içe kapanmalarına 
neden olabilir. Sosyal beceri 
eğitimleri, empati çalışmaları, 
sosyal etkinlikler, spor ve 
sanat faaliyetleri bu eksikliği 
gidermeye yardımcı olur.

Sonuç olarak öğrenme güçlüğü 
erken tanı ve müdahale ile 
yönetilebilir bir durumdur. 
Gerekli uzman desteği ve aile 
okul iş birliği ile bu çocuklar 
hem akademik hem sosyal 
yaşamlarında başarılı bireyler 
olarak gelişebilirler.



BİR HİKÂYEM VAR

34 ARALIK 2025

ŞIVGALARIM 

KIRDILAR

Bahtiyar GÜL

Dedemi suskunluğu 
öldürdü. Bunu 
geç anladım. 
Elma ağacının 

sürgünlerindeki çiçeklere 
bakıp anılarımı didikleyince 
bazı şeyleri ancak fark 
edebildim. Ölümün işaretleri 
ortadadır fakat insan göremez. 
Bazen gözünüzün önündeki 
eşyayı arayıp bulamaz, 
dönüp dolaşırsınız, bir durup 
sakinleşince aradığınızın 
ulu orta yerde olduğunu 
görürsünüz. İşte öyle belliydi 
dedemin ölümü. Ölen kişinin 
ardından birisi, onu rüyamda 
gördüm, der; birisi, benimle 
ölecek gibi vedalaştı, der; biri, 
yüzü güzelleşmişti, der… Hepsi 
hikâye. Ölüm açıkça gelir. 
Ama bu geliş öyle bir tabiilikle 
hayata karışır ki hiçbir şey 
anlaşılmaz. 

Dedem uzun zamandır 
kapının önüne çıkmamıştı. 
Bu bir işaretti. Sandalyesini 
bahçeye çevirmemiş, karşıdaki 

dağ kavaklarına dalıp 
gitmemiş, kucağındaki kara 
kediyi okşamamış, yanına 
gelenlerle iki kelamdan fazla 
konuşmamıştı. Odasındaki 
koltuğuna oturup dalları 
pencereye uzanan armut 
ağacına bakmıştı. O sene 
meyvelerin çiçeklerine don 
vurmamıştı. Dallar armuttan 
yere eğiliyordu. Dedem 
hiçbirine dokunmamıştı, 
hâlbuki en sevdiği meyve 
armuttu. Bunları düşününce 
dedemin ölüme hazırlandığı ya 
da ölümün dedemi hazırladığı 
apaçıktı. 

Dedemin parmaklarından ikisi 
küttü. Sol işaret ve başparmağı. 
Ormanda ağaç keserken elini 
hızara kaptırmıştı. Annemin 
anlatmasına göre ne ah vah 
etmiş ne sızlanmış hatta 
parmaklarının kopmasına 
aldırmayarak çalışmaya devam 
etmiş, ne kadar ısrar etseler de 
hastaneye gitmemiş, böylece 
parmakları küt kalmıştı. 

Bu eksik parmaklara hiç 
aldırmadığını düşünürdüm. 
Parmakları ağaçlara çok 
yakışırdı çünkü. Köylünün 
hımış dediği birçok evi, 
serenderi bu mahir eller 
yapmıştı sonuçta. Bizim evin 
taşıyıcı ağaçlarına, araya 
doldurulmuş kerpice, sağlam 
bir şekilde evin temelindeki 
taş duvara baktığımda 
dedemin elleri aklıma gelirdi. 
Dizlerindeki ellerine bakar, 
dokunur, masal âlemindeki 
bir devin parmaklarıymış gibi 
küt parmakları incelerdim. 
Dede Korkut hikâyelerindeki 
Tepegöz’ün kılıç kesmez, 
ok işlemez derisine bu 
eksik parmakların karşı 
koyabileceğini düşünürdüm. 
Bu parmaklar sanki hiç 
uyuşmaz, buruşmaz 
bir odun parçası gibi 
öylece dururdu. Kalın 
ve güçlüydüler ama bir 
yandan da az önce çıt 
diye kırılıp yere düşmüş 
şıvgalar gibi naziktiler. Bu 
eksik parmaklar sıkılmış birer 
yumruk oluşturamazlardı. 
Başparmağının ucunun küt 
olması bana olağan gelse 
de işaret parmağının 
yarısından ötesinin 
olmamasını, 
bir yere doğru 
uzanıp herhangi 
bir nesneyi 
gösterememesini 
garipserdim. 
İnsanın işaret 
parmağının havaya 
kalkmaması bir 
sinikliği, durgunluğu, 
içe dönüklüğü, 
huzursuzluğu çağırıyordu 
sanki. Dedemin düşündüğü 

Aradılar, bir tenhada buldular
Yaslandılar, şıvgalarım kırdılar
Yaz bahar ayında bir od verdiler
Yandım gittim, ala karlı dağ iken

Karacaoğlan



ARALIK 2025 35



BİR HİKÂYEM VAR

36 ARALIK 2025

şey önce bu küt parmaklarda 
şekillenir, bir çizgi hâlini alır, 
ten rengine bürünür sonra 
da onun yüzüne yansırdı. 
Ama düşündüğü, ortaya 
attığı her kelime eksik kalırdı. 
Abartıyorum belki de, çocukluk 
çünkü. İnsan çocukluğunu 
hatırlamak için bir kokuyu, 
bir tadı düşünür; ben hep bu 
parmakları düşündüm. Belki 

önümüzde olanları ötelemek, 
görmemek için sığınacak bir 
bahane çocukluğumuz, ilk 
kaçtığımız yer. Bazen oraya 
sığınmak, bir umut beklemek, 
neşesi kaybolmuş dünyaya 
bir akide şekeri uzatmak 
gibi. Kolaya kaçmak, nostalji 
yapmak da diyebilirsiniz fakat 
bir derde deva bulmak için 
ilk olarak çocukluk sandığını 

karıştırırsınız. Bu çocukluk 
içinde benim ilk vardığım yer 
bu küt parmaklardı. Üzerine 
onlarca hayal kurduğum 
olağan dışı parmaklar…

Dedem ne zaman sandalyesine 
kurulup bahçeye yönelse 
yanında biterdim. Kucağındaki 
kara kediyi sevmesem de 
aramızdaki husumet bu 
seyrediş esnasında bir sessiz 
anlaşmayla bağlanırdı. Hem 
bir kara kedinin ismi Kara 
Kedi olur muydu? Dalga 
geçerdim onunla. Kuyruğunu 
döner, umursamaz bir edayla 
dedemin kucağına yerleşir, 
mayışırdı. Küt parmaklardan 
nasibini en çok alan bu kara 
tüylerdi işte. Dedem kısık 
gözleriyle bahçeye bakarken, 
yoldan gelip geçenle 
konuşurken parmakları hep 
kara kedinin içinde kaybolurdu. 
Bu kara tüyler tespih taneleri 
gibi tekraren çekilir, okşanırdı. 
Belki bu yüzden korkusuzca her 
yere tüylerini dökme cesaretini 
gösterir, annemin gazabına 
maruz kalmazdı kara kedi. 
İnsan en çok parmaklarıyla iz 
bırakır eşyaya; dokunur, okşar, 
sever…Her yere dokunmak 
bir parça, derisinden bir toz 
bırakmak ister. Dedemin eksik 
kalan bu dokunuşlarını kara 
kedi üstlenir, tüylerini her 
tarafa bırakır, eve dedemin 
parmaklarını dağıtırdı.

Dedem bahçeye diktiği 
ağaçlara bakardı çoğunlukla. 
Bazen benzi canlanır, nefesi 
kuvvetlenir; hangi ağacı ne 
zaman diktiğinden, nasıl 
aşılandığından, çiçeklerinin 
açıp meyvelerinin ne zaman 
olacağından bahsederdi. 



ARALIK 2025 37

Konuşmasının ardından 
bıyıklarının döküldüğü ağzına 
baktığımda tek kelam etmemiş 
de ben sevdiğim hayallere 
yenisini eklemiş gibi olurdum. 
Dedemin en sevdiği ağaçlar, 
bahçenin ortasındaki elma 
ağacı ve karşı yamaca yayılmış 
olan dağ kavaklarıydı. Bu dağ 
kavakları sonbaharda sarının 
her tonuna bürünürdü. Asıl 
isimleri huş ağacı derdi, bu 
ağaçlar için. Çok dayanıklı 
ve çabuk şekil verilebildiği 
için marangozların çok 
sevdiği bir ağaç olduğunu, 
gençliğinde bu ağaçlara nasıl 
şekil verdiğini, keresteye nasıl 
dönüştürdüğünü uzun uzun 
anlatırdı.  Gücü yettiğinde 
bahçeye uzanan dik patikadan 
elma ağacının yanına iner, 
gölgesinde oturur, aşağıdan 
geçen derenin sesini dinlerdi. 
Suskunluğa sabretmeyi elma 
ağacının altında öğrenmiştim. 
Yaprakların titremesine 
bakar, elmaları dişlerdim. 
Bazen en tepeye tırmanır, 
orada otururdum. Dedem, 
nihayetinde elmanın dibindeki 
gözeyi gösterir, hadi doldur 
bakalım iki bardak su, derdi. Bu 
sesi duyabilmek için kara kedi 
ve ben dakikalarca beklerdik. 

Ne var ki bu elma ağacına 
düşman olan iki kadın 
vardı: annem ve yengem. 
İkide bir elmanın bahçeye 
gölge yaptığını söylerlerdi. 
Dedemin bahçeye inecek 
dermanı kalmayınca 
bahçedeki hâkimiyetleri 
adım adım genişlemişti. İki 
kadının dünyası ne kadar 
fasulye ve mısır ekildiğinden 
ibaretti. Canlı olmak, fayda 
sağlamakla eş anlamlıydı 

onlar için. Faydası olmayanın 
bu bahçede barınması zordu; 
bahçenin kenarındaki çiçekler 
gibi. Çalışıp yorulduklarında, 
eve çıkmadan önce güç 
toplamak istediklerinde bu 
elma ağacının gölgesinde 
otururlar, soluklanırlar, sularını 
yudumlarlardı; yine de onları 
dinlendiren bu gölgeye yüz 
vermezler, bahçenin üzerine 
doğru uzanan dallarını 
incelerlerdi.

Önce bahçenin etrafındaki 
vişne sonra yalağın 
içindeki kavaklar... Babam 
sorgulamadan bunları kesti. 
Dedemin ağzından tek kelime 
çıkmadı.  Parmaklarını kara 
kedinin tüylerinde gezdirip 
elma ağacına bakmaya 
devam etti. Elma ağacı da 
sofra başında konuşulmaya 
başlandı.  Gölgesinde 
serinlememiz, her yaz çıkıp 
topladığımız meyveleri 
unutuldu, sadece gölgesi 
bahçedeki kuru bir kütükten 
bahsedilir gibi dillendirildi. 
Nihayetinde babam 
konuşmalara dayanamayıp 
kökten olmasa da elmanın 
bahçeye uzanan dallarını 
kesti. Dalları kesilen ağacın 
kenarlarından şıvgaları sürgün 
eder gibi oldu. Fakat uzun 
sürmeden ağacın yaprakları 
sararmaya başladı, gövdesi 
odunlaştı. Dedem bu ağaca 
üç tane farklı elma ağacını 
aşıladığını söylemişti. Her kış 
elma veren dalları bile kurudu. 
Ağaç eğer kökten kesilse bu 
kadar garabet durmayacaktı. 
Baktığında insana sakatlık 
veren bir canlı gibi, birkaç 
dalıyla öylece kalakaldı. Elma 
ağacının yarıdan kesilmiş 

gövdesi ve birkaç dalıyla 
ahenksiz duruşu dedemin küt 
parmakları gibiydi.

Dedem bir daha kapıya 
çıkmadı. Bir memnuniyetsizlik 
kapladı yüzünü. Mutsuz 
insanların aksiliği yerleşti 
davranışlarına. Yerli yersiz 
sinirlenmeye başladı. 
Mavi sandalyesini bahçeye 
çevirmedi. Kara kediyi bile 
kucağına almadı. Bir anda 
çöktü. Küt parmaklarını okşadı 
ve konuşmadı kimseyle. O 
susunca kargalar bahçeye yuva 
yaptı. Kara kedi olduğu yerde 
kıvrıldı kaldı. Ceviz, altındaki 
kirazı zehirlemeye başladı. 

Dedemi suskunluğu öldürdü. 
Bunu sonradan anladım. 
Kendimden bir parçayı 
mezarın dibine indirdikten 
sonra komşumuz Salih 
amcanın mezara inip önce üç 
beş kürek toprak atarak mezarı 
düzeltmesinden, dedemin 
tabutunu görmemden, 
kefenin ayak ipinin, baş 
ipinin çözülüp yüzü kıbleye 
gelecek şekilde sağ tarafına 
yatırılmasından, merteklerin 
sıralanmasından, mezarın 
başına babamın, amcalarımın, 
akrabalarımızın sırayla gelip 
bir kürek toprak atmasından, 
daha çok toprak atılmasından, 
toprağın bir tümsek 
oluşturmasından, mezar 
başlıklarının konulmasından, 
benim herkesten bir adım 
geriye çekilip kendimi zor 
tutmamdan, imamın üç defa 
ey Yakup oğlu Mehmet diyerek 
telkin vermesinden, annemin 
sabah kalkıp mezarı tekrar 
görünce toprağı çoğalmış, 
demesinden sonra anladım. 
Dedemi suskunluğu öldürdü.



EZELDEN KALMA MEKTUPLAR

38 ARALIK 2025

Gülşen ÜNÜVAR

YEŞİL SU
KIZIL ATEŞE 
KONUK
OLMAZ
Dinle okuyan!

Sesimi, sözümü, 
tebessümümü, 
nüktelerimi, 

cümlelerimi, kinayelerimi 
dinle. Oku demiyorum, dinle 
diyorum ısrarla. Gözünle değil 
de kulağınla duymanı isterim 
çünkü. 

Hâl hatır sorup selam iletmek 
hak getire, yine konuya tam 
ortasından giriverdim. Hâlbuki 
mektuba böyle mi başlanır 
hiç? Allah’ın selamıyla açılır 
ilkin sayfa, esenlik dilekleriyle 
devam eder, peşinden de 
kalem sahibinin hâli pürmelali 
gelir. 

Bir sıkıntım yoktur gerçi, çok 
şükür bugünümüze. Daha 
önceki maruzatlarımdan az çok 
biliyorsun; benim derdim töre, 
kut, akıl, akıbet.

Buradaki dert, olumsuzluk 
anlamında, başımıza türlü 

çeşit ibretler getiren manada 
kullanılmamıştır elbette. 
Uğraş, amaç, emel anlamına 
gelmektedir ki bunu az çok sen 
de çevremde beni tanıyanlar 
da bilirler, anlarlar. 

Öyle tahmin ederim ki seninle 
dert birliği yaparız nicedir. 
Belki farklı zamanlarda ama 
aynı yolda, aynı güzergâha 
doğru ilerleriz. Farklı 
hanelerde, farklı pencerelerden 
aynı yöne bakarız. Aynı dünya, 
aynı gökyüzü, aynı iklim ama 
farklı coğrafyalarda yeşermeye 
çalışırız. Ben yazarım sen 
okursun, sen okudukça 
benim içime ferahlıklar dolar, 
ümitler sarar sarmalar kalbimi 
ve derim ki; ben boşuna 
yaşamadım, gördüğümü 
boşuna görmedim, bildiğimi 
boşuna bilmedim. Arkamda 
bırakabileceğim bir şeyler var 
ve onları nasıl, kime, ne şekilde 
bırakacağımı artık biliyorum. 

Bir zamandır yürüyorum, 
geziyorum, göçüyorum. 
Yorulduğum zaman 
kervanımla mola veriyorum. 
İşte yine o duraklardan 
birindeyim ve bir yağsız çıranın 
ölgün ışığında harfleri seçmeye 
çalışıyorum. Bomboş çıktığım 
yolda kervanımın yükü arttıkça 
arttı, ağırlaştım, hantallaştım. 
Savaşları, barışları, hırsları, 
açlığı, tokluğu, yokluğu, 
metaneti, dirayeti, ihaneti, 
sükûneti ve buna benzemez 
bin bir türlü vukuyu yoldaş 
eyledim kendime. 

Ne zaman bitecek bu yolculuk, 
nereye varınca duracağım, 
vardığım yerde kimi bulacağım 
derken bir gün bir hana vardım. 
Handa bir ihtiyar karşıladı 
beni; selam verdim, selam 
aldı. Güldüm, güldü. Derin 
ve uzunca izledim onu, o da 
bana aynı muameleyle karşılık 
verdi. Ağarmış saçlarıyla ışık 
saçıyordu etrafına, görmüş 
geçirmiş yüz çizgileri sohbete 
koyuldu benimle. Kalender 
görünüşünün altında zengince 
bir kalbi olduğu aşikârdı, bunu 
sezdim. Gözleri gümüş gibiydi; 
kâh çakıl taşlarına kâh nehir 
sularına kâh açık gökyüzündeki 
yıldızlara çalıyordu rengi.  
Onun da yol yorgunu olduğunu 
tahmin ettim, nerede görsem 
tanırım, kervanı ağır olanın 
sırtındaki kamburu. Kılık 
kıyafeti eski ama temizdi, 
pejmürde diyeceğim ama 
şimdilerde bu kelime kişinin 
perişanlığını tanımlamak için 
kullanılıyor. Hâlbuki eskilerde 
gani gönüllü, kalender, hâl 
ehli insanları tarif ederken bir 
başka görüntü çağrıştırırdı 
bizlerde. Dünya malına 



ARALIK 2025 39

meyil etmeyen, dışını değil 
içini güzelleştiren mübarek 
insan resmi canlanırdı 
dimağlarımızda. Kişinin temiz 
ve düzenli, tertipli görünmesi 
yeter de artardı vukfumuzda. 

Bizim zamanımızda şöyleydi, 
böyleydi diye başlayan 
cümleleri aslında pek 
sevmiyorum evlat. Çünkü bu 
bakış açısının yanlış olduğunu 
kavradım bir zaman önce. 
Eskisi yenisi yok yaşantının, her 
dönemde hayata hep benzer 
pencerelerden benzer yönlere 
bakan bir avuç insan vardır ve 
o bir avuç insan diğerlerine 
nazaran hep eski kafalıdır. 

Neyse, gelelim handa 
karşılaştığım kalender ihtiyarın 
kimliğine. Uzunca bakışlardan 
ve birbirimizi süzmelerin 
ardından konuşma amacıyla 
şöyle bir yeltendim. O da aynı 
anda adımlarına davrandı. 
Bu ne sezgi! Şaşakaldım 
doğrusu. Demek denk dengini 
bir şekilde buluyor ve çekiyor 
diye düşündüm. Bir ara 
yüzü tanıdık gelir gibi oldu 
adamın. Biraz daha incelemek, 
hakkında fikir edinmek için 
oyalandım, baştan ayağa 
süzdüm onu. Ama kaşına 
gözüne, saçlarına yüzüne 
az evvel uzunca bakmıştım. 
Kılık kıyafeti konusunda bir 
yorum yapmıştım kendimce. 
Ee başka? Ne tuhaf, bir insanın 
bakılacak, incelenecek pek 
de bir özelliği olmadığını fark 
ettim o an. Kişi, ne kadar da 
sade ve sıradan bir gölgeydi 
şu âlemde. Anlatılacak öyle 
çok fazla bir ayrıntısı yoktu 
insanoğlunun; bir urba bir aba, 
iki göz bir yüz!

O hâlde gölgeyi bırakıp iz ile 
tanışmanın zamanıdır dedim 
ve tekrar yeltendim ihtiyarın 
yanına doğru. O da aynı şeyi 
yaptı. Son adımımı atıp elimi 
uzatmamla birlikte ayna bana 
ben aynaya çarptım. Özü 
özüme denk diye yürüdüğüm 
yol yine kendi özüme çıktı. 
Bilen boşuna dememiş “Yeşil 
su kızıl ateşe konuk olmaz”* 
diye. Su su ile, ateş ateş ile 
haşır neşir imiş meğer. Doğru 
doğruyla, eğri eğriyle, sıcak 
sıcakla, soğuk soğukla…

İşte böyle evlat, vara vara 
kendime varmışım meğer. 
Yolun sonu bana çıktı, 
kervanımın son yükü de bu 
oldu. Madem ki varacağım yere 
vardım, göreceğimi gördüm, 

bu yolculuğa artık yeter ettim. 
Bu yer durma yeridir, bu dem 
sükût demidir, bu suret son 
surettir. Daha da görecek ne 
kaldı! Artık göz de senin, öz de 
senin, zahir de senin. Kalem, 
kelam, yorum ve dahi yol da 
senin. Vakit o vakittir ki kendi 
istikametini belirleyip kendi 
kervanınla yola çıkasın. 

Bunu okuyan, okudukça beni 
hatırlayıp belki bana da bir 
dua eder diye düşündüm. Ey 
bunu okuyan canlı, ben dünyayı 
bırakıp toprağa düşünce beni 
unutma.* Selametle…

*Kutadgu Bilig



TEKNO DÜNYA

40 ARALIK 2025

BULAŞIK MAKİNESİNİN 

DÖNÜŞÜMÜ
Meryem KILIÇ

Bulaşık makinesinin 
bilinen en eski örneği, 
1850 yılında Joel 
Houghton tarafından 

icat edilmiştir. Ahşaptan 
yapılan bu basit tasarımda 
bulaşıklar bir hazneye 
yerleştiriliyor, su püskürtülerek 
temizlenmeye çalışılıyordu. 
Cihaz tamamen elle çevriliyor 
ve yalnızca bulaşıkların 
üzerine su sıçratarak 

oldukça yüzeysel bir temizlik 
sağlanıyordu. Kullanımı 
zahmetli ve ilkel bir model 
olmasına rağmen çalışma 
prensibi açısından modern 
bulaşık makinelerinin temel 
mantığını oluşturmuştur. Bu ilk 
girişimi, 19. yüzyılın sonlarında 
Josephine Cochrane tarafından 
geliştirilen daha yenilikçi bir 
tasarım izlemiştir. Misafir 
ağırlamayı seven Cochrane, 

değerli porselenlerinin elde 
yıkanırken kırılmasından 
rahatsız olmuş ve bunu 
önlemek amacıyla daha 
güvenli bir çözüm arayışına 
girmiştir. Onun tasarladığı 
cihaz, tabak, fincan ve tabak 
altlıklarını yerleştirmek için 
özel olarak hazırlanmış tel 
bölmelerden oluşuyordu. Bu 
bölmeler, yatay bir şekilde 
yerleştirilmiş bir tekerleğin 
içine monte edilmişti ve 
tekerlek, bakır bir kazanın 
içinde dönüyordu. Böylece 
bulaşıklar, sıcak sabunlu suyla 
yıkanarak önceki tasarımlara 
göre çok daha etkili bir temizlik 
sağlanabiliyordu. 

Bulaşık makineleri uzun bir 
süre, yalnızca gelir düzeyi 
yüksek kesimlerin satın 



ARALIK 2025 41

enerji tasarrufu sağlamayı 
amaçlamaktadır. Aynı 
zamanda sürdürülebilir yaşam 
anlayışının yaygınlaşmasıyla 
birlikte, enerji verimliliği, 
atıkların azaltılması ve 
geri dönüşüm gibi temel 
ilkeler ev teknolojilerinde 
de belirleyici hâle gelmiştir. 
Bu doğrultuda, bulaşık 
makinesi deterjanları da bitki 
bazlı ve ekolojik formüller 
kullanılarak üretilmeye 
başlanmıştır. Bu çevre dostu 
ürünler, doğaya zararlı 
kimyasalların kullanımını 
azaltmayı hedefleyerek 
hem insan sağlığına hem 
de ekosistemlere karşı 
daha duyarlı bir seçenek 
sunmaktadır. 

Teknolojik gelişmelerin ve 
yapay zekâ uygulamalarının 
hızla ilerlemesiyle birlikte, 
bulaşık makineleri akıllı 
ev sistemlerinin bir parçası 
durumuna gelmiştir. Akıllı 
telefon bağlantısı sayesinde 
kullanıcılar cihazlarını 
uzaktan kontrol edebilmekte, 
bildirimler alabilmekte ve 
yıkama ayarlarını diledikleri 
gibi düzenleyebilmektedir. 
Yapay zekâ destekli 
uyarlanabilir yıkama döngüleri, 
yük miktarını, su sertliğini ve 
kir seviyesini analiz ederek 
temizlik sürecini en yüksek 
verimlilikte yürütebilmektedir.  
Bu sayede hem enerji hem 
de su tüketimi azalırken 
temizlik performansı ve 
hijyen artmaktadır. Otonom 
bulaşık makineleri, mutfak 
teknolojisindeki dijital 
dönüşümün ileri aşamasını 
temsil etmektedir. Ayrıca bu 

yeni nesil makineler, arıza 
tespitinden bakım uyarılarına 
kadar birçok süreci otomatik 
olarak yönetebilecek donanıma 
sahiptir. Örneğin cihaz, 
filtre tıkanıklığı, su seviyesi 
dengesizliği veya deterjan 
yetersizliği gibi durumları 
sensörleri aracılığıyla 
algılayarak kullanıcıyı anında 
bilgilendirebilmektedir. 
Böylece hem cihaz ömrü 
uzamakta hem de olası 
arızalar önceden engellenmiş 
olmaktadır. 

Bu çok işlevli makineler, 
yalnızca bulaşık temizliğiyle 
sınırlı kalmayıp sürdürülebilir 
mutfak ekosistemlerinin 
temel bileşenlerinden biri 
haline gelecektir. Sonuç olarak 
bulaşık makinesi teknolojisi 19. 
yüzyıldaki basit, elle çevrilen 
ilk modellerden günümüzün 
otonom, çevre dostu ve yapay 
zekâ destekli akıllı cihazlarına 
uzanan bir dönüşüm 
geçirmiştir. Günümüzde 
geliştirilen her yeni model 
hem kullanıcı alışkanlıklarını 
hem de sürdürülebilirlik 
kriterlerini dikkate alarak 
tasarlanmaktadır. Aynı 
zamanda geleceğin 
mutfaklarında enerji 
verimliliği, akıllı kontrol 
sistemleri ve çevre dostu 
malzemeler standart birer 
özellik hâline gelmektedir. 
Bu süreç, yalnızca teknolojik 
ilerlemenin değil aynı 
zamanda insan yaşamını 
kolaylaştırma, zamanı 
daha verimli kullanma ve 
çevreyi koruma yönündeki 
sürdürülebilirlik bilincinin 
giderek artan önemini de 
göstermektedir.

alabileceği birer lüks ev eşyası 
olarak görüldü. Otomatik 
bulaşık makinelerinin 
yaygınlaşmasıyla birlikte 
cihazlar halkın ilgisini çekmiş, 
su sıcaklığını artıran ısıtma 
özelliği, deterjan dağıtıcıları 
ve farklı yıkama programları 
gibi özelliklerle donatılmıştır. 
İlk icat edilen makineler 
sadece bulaşık yıkama 
zahmetini azaltmak amacıyla 
geliştirilmişti. Fakat modern 
bulaşık makineleri bunun da 
ötesine geçerek elde yıkamaya 
kıyasla çok daha hijyenik, 
hızlı ve kullanışlı çözümler 
sunmaktadır. Günümüzde 
üretilen cihazlar farklı 
bulaşık türlerine ve yüklerine 
göre ayarlanabilen sıcak su 
püskürtme sistemleriyle 
çalışır. İç sıcaklık 70°C’ye 
kadar ulaşabilmektedir ve bu 
sıcaklıkta insan eliyle bulaşık 
yıkamak mümkün değildir. Bu 
durum bulaşık makinesinin 
hijyen ve sağlık açısından 
önemli bir yenilik olduğunu 
göstermektedir. Ayrıca bulaşık 
makineleri, günümüzdeki 
yoğun yaşam temposu içinde 
zaman kazandırması ve 
kolaylığı sayesinde mutfakların 
vazgeçilmez bir parçası hâline 
gelmiştir. 

Çevre bilincinin giderek 
önem kazanması ve su 
tüketiminin azaltılması 
hedefi, bulaşık makinesi 
üreticilerini çevre dostu 
yeniliklere yöneltmiştir. Bu 
doğrultuda geliştirilen modern 
bulaşık makineleri, yük 
miktarına göre su tüketimini 
ayarlayan akıllı sensörlerle 
donatılarak hem su hem de 



YUVAMI KURARKEN

42 ARALIK 2025

AİLE
BİR SIĞINAKTIR

Aydın HIZ

Hayatın fırtınalarına 
karşı insan korunmak 
ister. Bazen bir 
sofranın sıcak 

buharıdır sığınak bazen sesini 
alçaltmayı bilen odaların 
duvarı. İnsan, hayatın kış 
mevsiminde dışarıda fırtınalara 
tutulur. Soğur yaşamaktan, 
üşür ruhunun derinlikleri. 
Kapı eşiklerinde birinin onu 
beklediğini bilmenin umudu, 
adımlarına güç verir. Hırçın 
rüzgârlara inat yürümek ister. 
Bilir ki sığınmak insanın insana 
en kısa yoludur. Titreyen 
elleriyle çalar kapıyı. İçeriden 
birinin “Geldin mi?” diye soran 
sıcak sesine sığınır. Hayatın 
kırgınlıkları, zorlukları, soğuk 
rüzgârları dışarıdadır artık. 
Omuza düşen battaniye, 
sıcak bir sofra, gülümseyen 
yüz, samimi birkaç cümle… 
Kırıldığımız yerleri saklamadan 
gösterebildiğimiz bir çatıdır 
aile. Çünkü burası, kusursuzların 
salonu değil eksikleriyle 
yürümeyi öğrenenlerin 
yuvasıdır. Atölyesinden dönen 

usta babanın nasırlı elleri, 
sınavdan çıkan çocuğun teri, 
komşuya uğrayan annenin sıcak 
şefkatiyle oturulur sofraya. 
Soğuk dışarıda kalmıştır, 
kabullenişlerde ısınır insan. 
Gönül, ancak kabul gördüğü 
yerde dinlenir.

Aile bir bahardır.

Mevsimlerin nazeninde yeniden 
dirilişe, yeniden çiçeklenmeye 
fırsat verir. Bahar, takvimle 
gelmez tek başına; annenin 
sevgisiyle, babanın şefkatiyle 
gelir çoğu kez. Evin içinde 
bahar açtığında sesler yumuşar; 
kırgınlıkların üzerine ince 
bir çiğ iner. Ağır olan hafifler, 
“daha sonra” diyerek erteleyen 
“şimdi” yapmayı dener. 
Sevgi bir bahardır birbirini 
sevenler için. Ertelendikçe 
çiçeklerin solacağını bilmektir. 
Gerektiğinde özürle başlar 
ailede bahar, teşekkürle 
büyür, affedişle meyve verir. 
Çocuk gülüşlerinin tohumları 
odalara yayılır; yaşlıların duası 
toprağın sabrı gibi çöker kalbe. 

Damla damla 
bir merhamet 
ırmağıdır aile. 

İlk öğrettiği şey 
paylaşmaktır. 

Birlikte 
ıslanmanın 

güzelliğidir: Kuru 
kalmaktan gayrı 
teselli bilmeyen 

kalbe paylaşmayı 
öğretir. 



ARALIK 2025 43



YUVAMI KURARKEN

44 ARALIK 2025

Kuşakların birbirine bıraktığı 
gölge, rüzgârı kırmak içindir; 
güneşi kesmek için değil. Bahar 
için tek bir gül yetmez; pek 
çok tomurcuğun birbirine göz 
kırpması gerekir. “Yapabiliriz” 
cümlesi işte o kabuğun 
ilk çatlağıdır. Bir bakarsın, 
bir zamanlar konuşmaya 
çekindiğin şeyler aynı sofrada 
usul usul dillenir; konuştukça 
çitler değil yollar belirir 
aramızda. Kelimelerden duvar 
örülmez, sözcüklerden köprüler 
kurulur. Çünkü sevgi, gönülden 
gönüle bir yol bulmaktır.

Aile bir yağmurdur.

Gönül toprağına düşen, 
kurumuş kalplere inen ince 
bir serinlik gibi. Yağmurun 
kıymeti, gürültüsünde değil 
toprağa inen her tanenin yerini 
bulmasındadır. Damla damla 
bir merhamet ırmağıdır aile. 
İlk öğrettiği şey paylaşmaktır. 
Birlikte ıslanmanın güzelliğidir: 
Kuru kalmaktan gayrı teselli 
bilmeyen kalbe paylaşmayı 
öğretir. Birlikte içilen çayın 
buharı, kaşık seslerinin anlamlı 
şıngırtısı, konuşulmadan 
anlaşılmanın ıslak harfleridir 
aile. İnsan bilir ki burada 
yanlış anlaşılmaz. Şemsiyeyi 
tek başına değil omuz 
omuza tutmayı öğretir: “Ben 
üşürüm, sen ıslanma.” değil, 
“Birlikte ıslanırız, birlikte 
ısınırız.” cümlesinin şerhidir 
bir aile. Damlalar çoğaldıkça 
adımlarımız aynı ritme girer; 
sokak uzasa da telaş kısalır. 
Birlikte olmanın, bir çocuğa 
şemsiye olmanın değerini bilir 
herkes. Aile, bardaktan taşan 
su değil bardağın dudağa her 
değdiğinde yenilenen şükürdür. 
En güzel ikramın gönülden 

sunulan olduğunu bilmek, aynı 
çatı altında gökyüzünü birlikte 
büyütmektir. Gönül tarlasına 
yağmur olmaktır. Bereket, 
birlikte ıslanmanın adıdır 
çünkü.

Aile bir cümledir.

Sözlere sığmayan bir manayı 
kendi havuzunda besleyen 
bir cümle… Hayat bazen sözü 
yarıda bırakır; araya hastalık 
girer, gurbet uzar, beklenmedik 
kırgınlıklar kapıyı çalar. Ama 
eşiğinde içeriyi yoklayan gözler 
varsa yarım kalan cümleler er 
geç devamını bulur. Bekleyişte 
saklıdır ailenin değeri. Sabrı 
sevgiyle yoğurmak, fedakârlığın 
cümlelerine kendi özünden 
özneler katmaktır. Susmanın 
da konuşmaya dâhil olduğu 
bir cümledir aile. İnsan bilir 

ki nokta koymak ancak 
birlikte karar verildiğinde 
güzeldir. Kelimelerin yanyana 
gelmesi değil anlamlı bir 
bütün oluşturmasıdır aile. 
Aynı cümlenin ögeleri olmak, 
mutluluğa dair geleceğe bir söz 
bırakmaktır. En güzel sıfatları 
birbirine yakıştırmak, ötekine 
nesne olmaktır. Çocukların 
kendi cümlelerini kurmasına 
yardım etmek, manayı sonraki 
satırlara akıtmaktır. Aile, 
birlikte konuşmaya açılan bir 
besmeledir. Allah’ın rahmetini 
dilemenin zarif imlası, birbirine 
cennet olmanın kısa lügatidir.

Aile bir iç avludur.

Kapıdan içeriye girince bütün 
gürültüyü dışarıda bırakır. İç 
avlu, eşyanın değil bakışların 
gölgelendiği yerdir; serin taşlara 
oturup birbirimizin yüzünü, 
günün tozunu siler gibi okuruz. 
Dışarıda kırgınlıkların gölgesi 
uzun olur, aile kısaltır bunu. İş 
yerindeki hengâme, sokaktaki 
curcuna, günün koşturmacası 
çocukların neşesiyle 
donar, eşlerin yüzündeki 
gülümsemeyle erir, sofranın 
bereketiyle kaybolur. Ailenin 
kapısı sokağa açılsa da ferahlığı 
göğe bakar. İlahi rahmetin 
perdesi aralanır böylece. Günün 
yorgunluğunu unutturan bir 
nefestir aile. Aynı ritmi farklı 
göğüslerde attıran bir can 
olur. Birbirinin avlusunda 
soluklanmak, birbirinin 
bahçesinde neşelenmektir. Kuş 
olmaktır birbirinin dallarında, 
yuvayı birlikte beslemek, 
geleceğin rüyasını yatırmaktır 
kuluçkaya. Dışarıya hükmeden 
hız, burada yerini ritme bırakır. 
Nefes alırız birlikte. Bir tabak 
zeytin, bir dilim ekmek, yarım 

Aile bir bahardır.
Mevsimlerin 

nazeninde yeniden 
dirilişe, yeniden 

çiçeklenmeye 
fırsat verir. Bahar, 
takvimle gelmez 

tek başına; annenin 
sevgisiyle, babanın 

şefkatiyle gelir çoğu 
kez. Evin içinde 
bahar açtığında 
sesler yumuşar; 

kırgınlıkların üzerine 
ince bir çiğ iner. 



ARALIK 2025 45

cümle… Hepsi aynı sofrada 
tamamlanır. Ve akşam inerken 
avlunun ortasındaki küçük 
göğe bakarız: Gürültü dışarıda 
kaldığı için değil içimizde yer 
bulmadığı için susmuştur. 
Artık burada yakınlığın sesi 
vardır. Yüksek olmayan ama 
derine inen bir ses. Çünkü söz, 
duvar olmak için değil gölgelik 
kurmak için yükselir burada.

Aile bir ormandır.

Körpe fidanları fırtınalardan 
koruyan ulu bir orman… İnsan 
bir tohumdur bu dünyaya 
düşen. Hayat ormanında 
endemik ağaç olmaya namzet 
bir nüvedir. Ve özünde ilahi 
sırları barındıran bir çekirdek. 
Gün gelince filizlenir ve uç 
verir toprağın üstünde. Taze 
yapraklarıyla hayatı heceler; 
naif, kırılgan ve masum… Fakat 
her canlı korkuyla sınanır. Körpe 
sevinçlerin asude rüzgârlarla 
savrulduğu günler yakındır. 
Bir fidan en çok ormana 
yakışır. Çünkü bir fidanı en 
iyi, ormanın şefkati korur, 
arsız fırtınalardan ve hoyrat 
kasırgalardan. Zararlı unsurlara, 
cinsiyetsizleştirme akımlarına 
karşı aile bir köprüdür; yapay 
mutluluklardan kurtulup gerçek 
saadete varacağımız kadim 
bir kapı. Fıtratıyla barışmayan 
kimse mutluluğu yakalayamaz 
çünkü. Peygamberimizin (s.a.s.) 
“Kimin bir çocuğu varsa onunla 
çocuklaşsın!” düsturuna göre 
gerçek sevincin ve neşenin 
yaşandığı bir hediyedir aile; 
gök sofrasından sunulan 
rahmani bir bağıştır. Aile 
güçlüyse toplum da güçlüdür 
çünkü.  Mevsimin ilk meyvesini 
çocuklara ikram edermiş 
Efendimiz Aleyhisselam. Bu 

bilinci taşıyan anne-babanın 
oluşturduğu, çocukları kültürel 
erozyonlara, ahlaki aşınmalara 
karşı sığınaktır aile. Dışarıda 
yaşadığımız zorluklara 
karşı geri döndüğümüzde 
bulacağımız güvenli bir ocaktır. 
Topluma zerk edilmeye 
çalışılan cinsiyetsizleştirme 
politikalarına karşı korunaklı bir 
aşiyandır aile.

Aile bir bahçedir.

İnsan sevildiği yerde güzelleşir. 
Bir kuş gibi kanat çırpmayı 
öğreneceği yuvadır aile. 
Renklerine hayat iklimini 
boyayacağı kilimdir. Sevgi, 
merhamet ve iyiliğin 
desenleriyle süslenmiş kadim 
bir kilim. Aile bir şenliktir. 
Dallarda yankılanan kuş sesleri, 
narin yaprakları sallayan 
rüzgârın ahengi ve doğal 
kokuların yayıldığı cennetsi 
bir düş... Aile, maddi ve 
manevi değerlerin şemsiyesi 
altında yapılan bir yolculuktur. 
Sevgiyle atılır adımlar, şefkatle 
yürünür bu yolda. Gökyüzünde 
kara bulutlar görünüyor. 
Aile bahçesini talan etmek 
isteyenler var şimdi. Deniz 
köpürüyor dalga dalga. Fırtına 
yaklaşıyor. İnsanlık bahçesine 
yapay imajlarla modifiye 
edilmiş barbarlar dadandı. 
Neoliberal akımlar aileyi yok 
etmek istiyorlar. Bireyi ve 
toplumu ifsat eden sapkın 
ideolojiler, dijital plotformlarda 
gençlerimize zarar veriyorlar. 
Önce anlamsızlık dünyasında 
yalnızlaştırıyorlar çocuklarımızı. 
Ardından yapay kimlikler 
pazarlıyorlar yavrularımıza. 
Oysa yuva bir barınaktır insan 
için. Sıcak bir ekmek kokusudur 
aile. Çocuksu heyecanların 

kaybolmayacağı bir dönüş 
yoludur. Suni kimliklerden 
arındığımız bir kendilik 
okuludur. Samimiyet ve 
içtenlikle yıkandığımız temiz 
bir nehirdir. Cinsiyetsizleştirme 
imajına karşı fıtratın sofrasını 
süsleyen lezzetli bir yemektir 
aile. Dayanmak, dayanışmak ve 
paylaşmaktır. 

Aile bir gökkuşağıdır.

Hayat, yağmurla güneşin aynı 
anda görünmesidir aslında. 
Kederle sevinci yan yana 
dizebilmektir. Bir ucu geçmişe 
bağlanır hayatın, diğeri 
yarınlara. Altından geçtikçe 
değil altında durdukça anlaşılır 
kıymeti. Renkler aynı gövdeden 
doğar ama birbirine karışmadan 
parlar; her biri diğerine sınır 
değil gölge olur. Anne bir 
renktir ailede, baba başka bir 
renk. Çocukların kahkahası 
sıcak bir kırmızıya boyar hayatı, 
yaşlıların duası güngörmüş 
bir derinlik katar maviye. 
Arada tonlar, söylenmeden 
anlaşılan cümlelerdir âdeta. 
Burada renkler eksilmez, 
birbirini tamamlar. Birbirini 
görmek, birbirine merhem 
olmaktır aile. Çünkü birbirimizi 
nasıl gördüğümüz, dünyayı 
nasıl göreceğimizi belirler. 
İnsan insana aynadır evin 
içinde. Kusurlarını da görmek 
ve öyle sevmektir. “Ben”in 
boğulmadığı bir “biz” olmaktır. 
Zira kusuru yok saymak değildir 
onarmak; kusurla birlikte güzel 
kalabilmenin yolunu bulmaktır. 
Kişi kendi rengine sahip çıkar 
burada, birlikte bir gökkuşağı 
oluşturur. Yorgunlukların 
birbirini tüketmediği, umutların 
birbirine dâhil olduğu ortak bir 
güzellik var olur böylece.



SÖYLEŞİ

46 ARALIK 2025

HALİL NECİPOĞLU     
İLE SÖYLEŞİ

Söyleşi: Mahir KILINÇ

Maneviyat içeren sözel 
yapıların yani insana 
erdem aşılayan; insanın 
ne olduğunu, nereden 
geldiğini, niçin var 
olduğunu ve nereye 
doğru gitmekte olduğunu 
düşündüren evliyaullah 
hazerâtının nutk-ı 
şerifleriyle meşgul olmak 
insana daha büyük hazlar 
veriyor. İşte bu yönüyle 
tasavvuf musikisi, hiçbir 
manevi duyguyu açıkta 
bırakmıyor. 



ARALIK 2025 47

Türk tasavvuf musikisi 
yolculuğunu hem beste hem 
icra çalışmalarıyla sürdüren 
birisi olarak musiki, dinî 
musiki hayatınızda nasıl bir 
anlam taşıyor? Bu serüvenin 
başlangıcı ve geldiğiniz 
noktada size etkisi olan isimler 
hakkında neler söylersiniz?

Musiki, yalnızca şarkı, gazel, 
ilahi vs. söyleyip şakımaktan 
ibaret değildir benim 
dünyamda. Aydınlanmak ve 
nurlanmaktır. Yani benim 
dünyamda musiki, müzikte 
ahengi yakalamaktan ziyade 
müzikle ahengi yakalamaktır. 
Derler ki gerçek musiki “Elestü 
Bi Rabbiküm”ü hatırlatır. Çünkü 
en büyük ahenk “hitab-ı izzet”tir. 
O hitab-ı izzeti çağrıştırdığı için 
bütün mahlukat musikiden 
zevk alır. Dolayısıyla musiki, 
benim için inanç ekseninde 
ilahi zevkleri, manevi coşkuları 
harekete geçiren etkili bir vasıta 
olmuştur.

Babam çok güzel sesli bir 
müezzindi. Musikiye olan 
tutkunluğum, ta çocukluğumun 
diplerinde sevgili babacığımın 
güzel sesinden duyduğum 
başta ezan icraları olmak üzere 
Kur’an-ı Kerim tilavetleri, mevlit 
ve ilahilerle başladı sanıyorum. 
Bu sesler gönül kapımın 
açılmasında ve gönlümle olan 
ilişkimin ziyadeleşmesinde de 
bir başlangıç oldu. Devamında 
ise kendimi, ruhumun 
derinliklerindeki sanatla 
ikiz kardeşiz gibi hissettiğim 
yıllara eşlik edecek olan ve 
anlamlı dokunuşlarıyla fukara 
gönlümü besleyen çok değerli 
hocalarımla meşk etme 
fırsatlarını buldum. Hülasa, 
bugün hâlâ sessiz dünyamda; 

merhum babam Şerafettin 
Necipoğlu, merhum hocam 
İsmail Biçer ve merhum Bekir 
Sıtkı Sezgin içsel yolculuğuma 
ses ve icralarıyla kılavuzluk 
eden büyük nasiplerimdir.

Yahya Kemal, “Çok insan 
anlayamaz eski musikimizden 
/ Ve ondan anlayamayan 
bir şey anlamaz bizden.” 
diyor bir şiirinde. Kültür 
ve medeniyetimizde sizce 
musiki ne anlam ifade ediyor? 
Günümüz dünyasında dinî 
musikinin algısı ve icrası ne 
durumda?

Yaşadığımız çağın musiki 
algısı ve bu meyanda üretilen 
bestelerin pek azı, mahiyet 
itibarıyla kadim musikimizin 
ruhumuza bıraktığı tesirlere 
ulaşabilmiştir. Hâlbuki kültür 
ve medeniyet tarihimizi dikkate 
aldığımızda insan ruhunda 
derin boşluklar doğuracak 
unsurlara bir nebze olsun iyi 
gelecek, kemalatı perçinleyecek 
musiki algısına rastlıyoruz. 
Dolayısıyla günümüzde çoğu 
musiki eserlerinin, estetik 
tarafı da dâhil olmak üzere, 
verdiği mesajları kuru ve 
yavan bulduğumu söylemek 
isterim. Lakin elbette gelecek 
zamanlara iz bırakabilecek 
nitelikte istisnalar her zaman 
olmuştur.

Ayrıca çok yönlü bir bakış 
açısıyla söylemem gerekirse 
bugün toplumumuza, Batı 
formuyla benzerliklerimiz 
çok fazla olmamasına 
rağmen popüler türdeki 
müzikal üretimlerle Batılı bir 
ritim ve tarz empoze edildi. 
Özellikle gençliğimiz de bunu 
benimsedi. Elbette yenilikleri 

Sanatın ve özellikle 
de tasavvuf müziğinin 

iyileştirici, ahlakı 
güzelleştirici yönünün 

gençler üzerinde 
etkili olduğunu 

düşünüyorum. Bu da 
şimdiki ve gelecek 

zaman için iyi insan, 
iyi kul, iyi vatandaş 

vb. olmaları adına 
umut vadediyor .

göz ardı etmemek gerek ama 
öte yandan bu tarz, medeniyet 
tasavvurumuzda musikimizin 
özüne, sözüne münasip 
düşmeyen üretimlere de 
bulaştırıldı, üstelik gençliğin 
kalbini kazanmak adına. Fakat 
bazı arayışlardan meydana 
gelen bu tür özgün yapıtlar 
kalbe tesirden uzak kaldı. 
Senfonik ilahiler ne yazık ki 
kabul görür oldu. Sanat ve 
halk müziği eserleri çok sesli 
aranjelerle çalınır, söylenir 
oldu. Hâlbuki yapılacak iş çok 
basit: Bir an önce yönümüzü 
tekrar sahip olduğumuz 
güzelliklere çevirip klasik 
medeniyet tasavvurumuza 
sahip çıkmalıyız. Zira “Geçmişini 
bilmeyen, geleceğini de 
kuramaz.”

Tasavvuf musikisiyle uzun 
süredir iştigal eden biri 
olarak sizce tasavvuf musikisi 
Türk müziği içerisinde 



SÖYLEŞİ

48 ARALIK 2025

nasıl bir yerdedir? Tasavvuf 
musikisine toplum olarak 
neden önem vermeliyiz ve o 
musikiyle neleri bulabilir ya da 
keşfedebiliriz?

Musiki, melodik ve ritmik 
yapısından ziyade sözel yapıda 
tasavvuf musikisi olarak 
ayrılıyor. Yoksa diğer tarafından 
bakarsak hicaz her yerde hicaz, 
düyek her yerde düyek… Bence 
maneviyat içeren sözel yapıların 
yani insana erdem aşılayan; 
insanın ne olduğunu, nereden 
geldiğini, niçin var olduğunu 
ve nereye doğru gitmekte 
olduğunu düşündüren 
evliyaullah hazerâtının nutk-ı 
şerifleriyle meşgul olmak, 
belli bir dönemde insana daha 
büyük hazlar veriyor. İşte bu 
yönüyle tasavvuf musikisi, 
hiçbir manevi duyguyu 
açıkta bırakmıyor. O nedenle 
toplumumuzun, dinî, ahlaki, 
milli ve örfi hassasiyetlerine 
tasavvuf musikisi ile sarılmaya 
önem vermesi gerekir. Çünkü 
musiki, bir toplumun en önemli 
kültür unsurlarından biridir. 
Medeniyetler her dönem 
musikiye de damga vurmuştur.

Hafız olduğunuzu ve güzel 
okuma adına uğraşlar 
verdiğinizi, önemli hocalardan 
dersler aldığınızı biliyoruz. 
Kur’an-ı Kerim’i güzel okuma 
eğitiminde musiki bilmenin 
okuyucuya sağladığı katkılar 
nelerdir?

Evvela hafız ve hafızlık 
hakkında kısa bir iki cümle 
kurmak isterim izninizle: 
Aziz milletimiz, Kur’an’a ve 
hafızlara duydukları saygıdan 
dolayı hafızlara isimleriyle 
hitap etmemiş, “Hafız Efendi” 
demişler. Hafızlık, Hak ve 

halk katında bir değerdir zira. 
Esasen bizi hakikati anlamaya 
ve yaşamaya götüren Kur’an’ı 
satırlarda korumanın yanında 
sadırlarda korumaya da büyük 
önem vermek lazım. Fakat 
bütün nefsi ve dünyevi engelleri 
aşmak pek kolay olmuyor; yani 
dünya meşgalesine kapılmadan 
yaşamak zor. Bu sebeple bir 
hafızın emanete gerekli özeni 
göstermesi gerekir. Lakin 
bu da pek kolay değildir. 
Dolayısıyla hafız efendilerde 
de zaman zaman nefsî bir 
yorgunluk oluyor; maddi, 
manevi bir ağırlık çöküyor 
üzerlerine maalesef. Fakat 
bu gibi hâllerden çarçabuk 

çıkabilmenin, yani o sıkıntılı 
zamanlarda hafız yürekler için 
bir menfez ve ferahlatıcı yola 
girebilmenin çaresi de yine 
Kur’an oluyor.

Gelelim Kur’an-ı Kerim’i güzel 
okuma eğitiminde musiki 
bilmenin okuyucuya sağladığı 
katkılara… Kanaatim şudur ki 
Sevgili’den gelen bir mektup 
gibi okumazsak Kur’an’ı, açmaz 
bize sırlarını ve sınırlarını. Ben 
bu cümleden şöyle bir anlam 
çıkartıyorum: Derler ki, “Ruh, 
insan varlığının sırrıdır; müzik 
ise o sırra hitap eden bir sırdır.” 
O hâlde Kur’an, sevgiliden 
gelen bir mektup gibi musikiyle 



ARALIK 2025 49

okunmalıdır ki ruha, gönle 
dolsun ve aşk olsun. İşte bir 
hafızın gerçek musiki ilmine ve 
irfanına vukufiyeti, tilavetinde 
aşkını pekiştirir. O vakit aşkla 
yaşar hayatını; onu işitenler 
de aşka gelir. Elbette ki tilavet 
kuralları önde olacak!

Televizyon ve medya 
maneviyatın dilini kimi zaman 
zorlayabilen bir alan olarak 
karşımızda durmakta. Ekran 
karşısındayken hangi ilkeleri 
gözetmek gerekiyor?
Doğrusu bu soruya aslında 
birçok cevap verilebilir. Ama 
ben sadece televizyon aletinin 
-ki televizyon gerçekten 
yararlıdır insan için, dünyadan 
haber almasını kolaylaştırır- 

istisnaları hariç olmak üzere 
birçok kanalın da toplumumuzu 
yozlaşmaya sürükleyen, 
gerek din dışı gerekse de dinî 
yayın adı altında üretilen 
programların özellikle ve 
çoklukla aile kavramımızı, millî 
ve manevi değerlerimizi tehdit 
ettiğini düşünüyorum. O hâlde 
hiç kuşku yok ki bu bilinçli 
yozlaştırma politikalarıyla 
mücadelede hepimize 
büyük görevler düşmektedir. 
Dolayısıyla bunun için kolları 
sıvayıp gece gündüz demeden 
var gücümüzle çalışmalıyız. 
Tedbir ve refleks sadedinde 
erozyona uğramış, sözüm ona 
“modern” diye tabir edilen 
kültürel değerlerden uzaklaşıp 
en kısa sürede öze dönüşü 
sağlamamız gerekmektedir.

Hâlihazırda mihrap vazifesini 
icra eden bir din gönüllüsü 
olarak gönlünü sanata ve 
inanca adamış gençler için 
hangi tavsiyelerde bulunmak 
istersiniz? Sizce bu yolda hangi 
değerleri unutmamak gerekir?

Sanatın ve özellikle de tasavvuf 
müziğinin iyileştirici, ahlakı 
güzelleştirici yönünün gençler 
üzerinde etkili olduğunu 
düşünüyorum. Bu da şimdiki 
ve gelecek zaman için iyi 
insan, iyi kul, iyi vatandaş vb. 
olmaları adına umut vadediyor 
fikrimce…

Âcizane gençlere tavsiye 
makamında mesajım şudur 
ki sakın ola dininizden ve 
özünüzden kopmayın! 
Allah’ı sevin, Resulünü sevin, 
dininizi sevin, Kur’an’ı sevin, 
vatanı sevin, bayrağı sevin. 
Elleriniz daima arşa açık olsun; 
yani “diğer”lere göre değil 
“değer”lere göre yaşayın.

Öz Geçmiş
1968 yılında Erzurum’da, 
çok çocuklu bir ailenin 
dördüncü çocuğu 
olarak dünyaya gelen 
Halil Necipoğlu’nun 
babası din görevlisi, 
annesi ise ev hanımıdır. 
Çevresince hafız-ül Kur’an 
ve musikişinas olarak 
tanınan Necipoğlu, 
yetmişli yılların ikinci 
yarısından bugüne 
hayatını İstanbul’da 
idame ettirmektedir. 
Çoğunluğu dinî musiki 
alanında olmak üzere 
çeşitli formlarda 100’ü 
aşkın tespiti oldu. Meslek 
hayatında sırasıyla; 
Sakarya/Akyazı, İstanbul/
Tophane Kılıç Ali Paşa, 
Küçükçekmece Fatih, 
Bezm-i Âlem Valide 
Sultan (Dolmabahçe) ve 
Zeytinburnu Beştelsiz 
camilerinde görev 
yapmıştır. Mevcut 
durumda ise Marmara 
İlahiyat Camii mihrabında 
görevini sürdürmektedir. 
Çeşitli ulusal kanallarda 
televizyon programları 
yapmış olan Necipoğlu, 
TRT tarafından 
düzenlenen Kur’an-ı 
Kerim’i Güzel Okuma 
Yarışması’nda jüri üyesi 
olup yayımlanmış iki 
albümüne ek olarak 
çalışmalarına devam 
etmektedir. Evlidir; dört 
çocuğu ve bir torunu 
vardır.

Yaşadığımız çağın 
musiki algısı ve bu 
meyanda üretilen 

bestelerin pek azı, 
mahiyet itibarıyla 

kadim musikimizin 
ruhumuza bıraktığı 

tesirlere ulaşabilmiştir. 
Hâlbuki kültür ve 

medeniyet tarihimizi 
dikkate aldığımızda 
insan ruhunda derin 
boşluklar doğuracak 

unsurlara bir nebze 
olsun iyi gelecek, 

kemalatı perçinleyecek 
musiki algısına 

rastlıyoruz.



HAYATIN İÇİNDEN

50 ARALIK 2025

BAHÇELI
AVLUDAN
SALONA DÖNÜŞÜM

Şerife DOĞAN

İnsanoğlu varoluşundan 
günümüze kadar fiziki çevre 
koşulları, kültürel etkenler 
ve teknoloji değişse de 

sığınacak bir mekân ister. Bu 
ihtiyacını “ev” ile karşılar. Evin 
mimarisi; dönemin şartlarına, 
coğrafi konuma, kişinin 
ekonomik durumuna göre 
değişiklik gösterir. Gelenek, 
kültür ve sosyal yapı da bu 
değişikliğe sebep olabilir. 
Mimari, sadece binaların 
imarından ibaret değildir. 
Kültürel ve duygusal ihtiyaçları 
karşılayan, insanın dünyasını 
anlamlandırma çabasını ve 
aidiyet duygusunu temsil eden 
bir gerçekliktir. 

İnsan sosyal bir varlıktır. 
Tarihsel süreç içerisinde 
yaşadığı çevre ile sürekli 
ilişki içindedir. Doğayı kendi 
istekleri doğrultusunda 
biçimlendirir ve değiştirir. Bir 
konut planlanırken o toplumda 

yaşayan bireylerin kültürel 
değerleri, doğal çevre koşulları 
göz önünde bulundurulur. 
Ev; bazen derme çatma 
malzemelerden yapılan bir 
kulübe bazen dağ diplerine 
oyulan bir mağara bazen iki 
katlı kâgir bir ev bazen de 
lüks malzemelerden yapılan 
ihtişamlı bir saray olur.

Bozkır kültüründe konargöçer 
olarak yaşamış atalarımız 
zamanla diğer milletler ile 
etkileşime girmiş ve bunun 
neticesinde kültürlerinde, 
yaşayış tarzlarında değişimler 
olmuştur.  Orta Asya’dan 
süregelen birikimi Anadolu’da 
karşılaştıkları mimarlıkla 
birleştiren ecdadımız, yüzyıllar 
içerisinde kaynaştırarak özgün 
yapılar ortaya çıkarmıştır. Bu 
yapılar, Osmanlı Devleti’nin 
sınırları genişledikçe var 
olduğu bütün toprakların 
yerel kimlik ve renkleri 



ARALIK 2025 51



HAYATIN İÇİNDEN

52 ARALIK 2025

ile harmanlanarak geniş 
bir coğrafyaya yayılmıştır. 
Asırlarca Türk insanının 
gereksinimlerine cevap vermiş 
yapılar, evler ortak bir hayat 
alanı yaratmıştır. Bu ortak 
yaşam alanlarını özellikle 
Balkan ve Anadolu evlerinde 
görmek, şehir kültüründe hâlâ 
okumak mümkündür. 

İslam dini, yaşamın her 
alanında çeşitli değişiklikler 
meydana getirmiştir. Dinle 
birlikte gelişen mahremiyet 
duygusu insanların daha içe 
dönük bir yaşantı sürmelerini 
sağlamıştır. Bu içe dönük 
yaşantı Türk evinin mekân 
oluşumunu derinden 
etkilemiştir. Evlerde kadınlara 
ve erkeklere özel harem 
selamlığı gibi farklı mekânları 
oluşturmuştur. 

Evin Bölümleri

Avlu içinde kurulan geleneksel 
evler günlük yaşama 
çok uygun bir türdür. Bu 
yapıların tasarımında başlıca 
etken fonksiyonel olması 
ve gereksinimlere cevap 
verebilmesidir. Çekirdek 
mekân olan oda, evin özgün 
bir ögesidir. Odalar, yaşamla 
ilgili olarak oturma, dinlenme, 
yemek hazırlama, yemek 
yeme, ısınma, yatma gibi 
ihtiyaçların karşılanabileceği 
donatıya sahiptir. Atalarımızın 
yaşadığı çadırla özdeş olan 
oda “mahrem” özelliği taşır. 
İçerisinde yüklük, gömme 
dolap ve sekiyle ana plandan 
bağımsız bir ünite oluşturduğu 
için âdeta evin kilit taşıdır. 
En görkemli kısımları tavan, 
halı ve döşeme kısımlarıdır. 
Özellikle tavan ve yüklük 

süslemeleri kendine hayran 
bırakır. En çok özenilen ve 
süslenilen yer ise tavandır. 
Çünkü evin dış görünümü 
sade olduğundan evin 
içindeki zarafet gösterilir. 
Sedir genellikle pencere 
önüne tasarlanır. Bütün odalar 
birbirine benzer yapıdadır. 
Odalar arası alana sofa 
denir. Kışın çocukların oyun 
oynamayı en çok sevdiği geniş 
alan burasıdır.

Sanat, felsefe ve mimari 
Anadolu evlerinde ortak bir 
zeminde buluşur. Cumbalı 
pencerelerde kadınlar dışarıyı 
rahatça seyredebilir. Evin içi ışık 
ile doludur. Üst katta haremlik, 
selamlık, yaz odası mevcuttur. 
Bu bölümler kadınların 
günlük işlerine göre vücut 
bulur. Alt katta ise samanlık, 
ahır, kiler, ambar, mutfak, kış 
odası bulunur. Yemek pişirme, 
ekmek yapma, evin ısınması, 
hayvan bakımı vb. günlük 
işler için tasarlanan mekânlar 
geniş tutulmuştur. Evde bir 
dolaşım hattı vardır. Buluşma 
noktası ise sofadır. Çalışma 
bölümleri avluya açılır. Zemin 
kat sokağa kapalıdır ve bu da 
mahremiyeti sağlar. Bahçedeki 
asmanın altındaki kameriye 
evin yaşlılarının daimi oturma 
alanıdır. Avlu ya da bahçe 
meyve ağaçları ve çiçeklerle 
doludur. Saksıdaki çiçeklerde 
menekşeden küpeliye, 
hanımelinden karanfile, 
gülden fesleğene kadar her 
çeşit çiçek vardır. 

Yöre insanının geçim kaynağı 
el sanatları gibi uğraşlar ise; 
evin bir odası tezgâh ve bu 
malzemelerin konulacağı kısım 
olarak ayrılır. Bunun yanında 

hayvancılıkla uğraşan ailelerin 
evinde hayvanlarının barınağı 
ve yiyeceklerinin saklandığı 
kiler veya depo gibi kısımları 
da vardır.

Sosyal Yaşantı

Eski evlerde aslında herkesin 
yeri belliydi. Dede, nine, 
torunlar hep birlikteyse 
bahçede ya da evin başka bir 
ortamında eğlenilirdi. Hane 
içinde yeni evlenecek olan oğul 
ve gelin için de ayrı bir mekân 
düşünülürdü. Mekânların 
kullanıcılar ile görsel ve 
işitsel ilişkisi vardır. İlişkilerin 
doğru kurulması bu nedenle 
önemlidir. Geniş aile yapısı 
nedeniyle büyük ve çok sayıda 
mekâna ihtiyaç duyulmuştur. 
Kalabalık ailelerin 

İnsanoğlu anda 
yaşar ve anda 

yaşanan şeylerin 
bağlarını kurar. 

Anı hissetmek için 
mimari ile sanat 

ortak bir zeminde 
yaşatılmalıdır. 

Yeni doğan 
bebeğin mevlidi 
avluda okunur. 
Yaz aylarında, 

uzun sürecek kış 
mevsimi için kiler 

hazırlığı yapılır. 



ARALIK 2025 53

yiyeceklerinin muhafaza 
edilmesi, üretkenliğinin 
devam ettirilmesi de hesaba 
katılmıştır.

Dün bir kuşak öncesindeki 
bireyin evinin bahçesinde eli 
toprağa değerken bugünkü 
neslin elinin büyük kısmı 
betondan başka bir şeye 
değemez oldu. Bu sebeple 
toprakla olan ilişkimiz süreç 
içerisinde maalesef bitti 
denecek kadar azaldı. 

Gelin, kaynanasıyla sorun 
yaşadığında avluya çıkar, iç 
mekândan uzaklaşır, hava 
alırdı. Ortam değiştirerek 
yeni bir bakış açısı kazanırdı. 
Postadan gelen haberin 
sevinci avluda yaşanırdı. 
Asker uğurlaması için ocaklar 
yakılarak kazanda yapılan 
keşkek avluda pişirilir, evlenme 
çağı gelmiş genç kızın sandıkta 
saklanan çeyizi avluda asılır ve 
eşe dosta gösterilirdi.

Kullanılan Malzeme 

Tüm uygarlıklar çevrelerinde 
buldukları en yakın yerel 
malzemelerle evler inşa 
etmiştir. Evin yapıldığı 
bölgedeki ilk hedef suya 
yakın olmaktır. Evler; yaşama, 
doğaya, çevre koşullarına, 
akılcılığa,  esnekliğe uygun 
olarak içten dışa doğru 
tasarlanmıştır. Yapılırken 
kolaylık, tutumluluk, iklime 
uygunluk ilkeleri esas 
alınmıştır. Genelde evler gün 
doğuşuna bakar ve rüzgârın 
yönüne dikkat edilir.

Sanayileşme ile birlikte 
Anadolu’dan büyükşehirlere 
göç başladı. Ataerkil 

yaşayan “geleneksel aileler” 
giderek yerini “çekirdek 
aile” ye bıraktı. Bu yaşam 
şekli evlere de yansıyarak 
geleneksel mimarideki 
evlerde yaşamayı sınırlandırdı. 
Köyden kente göç oranının 
arttığı son elli yılda avlulu 
evlerin yerini apartmanlar 
aldı. Bu da konutların 
gitgide tek tipleşmesine ve 
standartlaşmasına sebep 
oldu. Yapı formu olarak 
apartmanların mimarisine 
bakarsak kültürümüze özgü 
birçok noktadan yoksun 
kaldığını görürüz. Artık 
bahçeler, çok az apartmanda 
yer buluyor kendine. Zaten 
bu bahçeler de tek bir ailenin 
değil bütün apartman 
sakinlerinin ortak kullanımına 
sunulan kullanışsız alanlardan 
ibaret. Evler artık geleneksel 
mimaride olduğu gibi yemeye, 
toplantıya, misafir ağırlamaya, 
oturmaya, uyumaya yarayan 
kullanışlı biçimden uzaklaştı. 
Geniş ailelerin oturduğu 
mekânlardan çekirdek aileye 
bile yetemeyecek kadar az 
metrekarelere indi. 

Bir Ev Meselesi

Konut, fiziksel olmaktan 
ziyade kültürel ve toplumsal 
bir olgudur. Tarihin coğrafyaya 
emanet ettiği mirası üstlenir. 
Zamanın ruhu evlere mutlaka 
yansır. Küçük yerleşkeler 
içinde var olan avlulu evler, 
bahçeler ile birlikte Anadolu 
taşrasını oluşturur. Bu kırsal 
alanlar, orada yaşayan nüfusla 
değişime uğradı. Yerel tarihi 
ve kültürel değerleri tanıyıp 
anlayarak bu toprakları daha iyi 
değerlendirmek hâlâ mümkün. 

Barınma ihtiyacı ile yapılan 
konutlar, özellikle varoluşla 
ilgili çok katmanlı anlamlar 
ve sorunlar içerir. İnsanlar, 
kültürleri ne olursa olsun 
bunu konuta yansıtmıştır 
ve kendilerini yabancı 
hissedebilecekleri sürekli 
değişen modern dünyada, 
toplumsal ve kültürel öğelerini 
ifade etmekte zorlanırlar. 

İnsanoğlu anda yaşar ve anda 
yaşanan şeylerin bağlarını 
kurar. Anı hissetmek için 
mimari ile sanat ortak bir 
zeminde yaşatılmalıdır. 
Yeni doğan bebeğin mevlidi 
avluda okunur. Yaz aylarında, 
uzun sürecek kış mevsimi 
için kiler hazırlığı yapılır. 
Evde vefat eden ninemizin 
Kuran’ı avluda okunur. 
Tüm bunlar mahremiyeti 
sağlamanın verdiği özgürlükle 
gerçekleştirilir. 

Anadolu, binlerce yıldır birçok 
kavme kucak açmıştır. Varoluş 
mücadelesi içindeki şehirler 
büyürken doğal malzemeleri 
harmanlayarak medeniyetin 
temsili olurlar. Hayat bir süreç. 
Farklı konutlarda farklı yaşama 
alışkanlıklarına sahibiz artık. 
Kültürel değerlerin devam 
etmesi için güncel veriler 
sentezlenerek geleneğin ve 
tecrübenin aktarımına devam 
edilmeli. Anadolu ikliminin 
çocukları olarak bir avlulu 
evi gezin. Bahçede, kiraz 
ağacının gölgesine uzanın, 
ıhlamur ağacının rayihasını 
içinize çekin. Sadelik içindeki 
yüceliği keşfedin. Kapısından 
penceresine, tavanından 
yüklüğüne kadar ecdadın 
dikkat ettiği estetiğe hayran 
olmamak elde değil.



MÜZE GEZGİNİ

54 ARALIK 2025

Sümeyra YAMAN

DENİZLİ’NİN KADİM TARİHİ
VE ZENGİN KÜLTÜRÜ:

MÜZELERİ VE 

ANTİK
KENTLERİ



ARALIK 2025 55

Türkiye'nin güneybatısında, 
Ege'nin iç kesimlerinde 
yer alan Denizli şehri hem 

doğal güzellikleri hem de tarihî 
zenginlikleriyle göze çarpar. Bu 
şehrimiz yalnızca Pamukkale 
Travertenleri ile değil binlerce 
yıl öncesine uzanan ören yerleri, 
ustalıkla inşa edilmiş tiyatroları, 
zarif mozaikleri ve kültürel belleğin 
somut örnekleri olan müzeleriyle 
dikkat çeker. Burası bir turizm 
şehri olmasının yanında geçmişle 
bugünü harmanlayan bir kültür 
sahnesidir. Antik çağlardan 
günümüze kadar uzanan çok 
katmanlı bir medeniyete sahip olan 
bu şehir, tarih meraklıları için âdeta 
bir açık hava müzesi niteliğindedir.

Denizli’nin beyaz yüzü olan 
Pamukkale Travertenleri, suların 
doğal birikimiyle yüzyıllar içinde 
bembeyaz yamaçlara dönüşmüş 
eşsiz oluşumlardır. Travertenler, 
bölgedeki termal suların yüzeye 
çıkmasıyla oluşur. Suyun içindeki 
kalsiyum karbonatın havayla 
temas etmesi ve kristalleşerek 
sertleşmesiyle beyaz, katmanlı 
ve pamuksu görünümlü kimyasal 
tortul kayaçlar meydana gelir. 
Pamukkale, termal suları ve doğal 
güzellikleriyle tarih boyunca 
medeniyetler için önemli bir bölge 
olmuştur. Romalılar tarafından 
termal kaplıca ve tedavi merkezi 
olarak kullanılan bölgenin Orta 
Çağ’da da önemini aynı şekilde 
koruduğu biliniyor. Bölgenin 
mineral bakımından zengin kaplıca 
suları eski çağlarda ve günümüzde 
şifa kaynağı olarak görülmüştür. 
Pamukkale ve Hierapolis kalıntıları 
1988’de UNESCO Dünya Mirası 
Listesi’ne alınmıştır.

Denizli’nin tarihî alanlarından 
biri olan Hierapolis Antik Kenti, 
mermerden kurulmuş bir 



MÜZE GEZGİNİ

56 ARALIK 2025

medeniyet görünümündedir. 
Travertenlerin hemen ardında, 
bembeyaz doğa güzelliklerinin 
içinden yükselir. MÖ 2. 
yüzyılda Bergama Krallığı 
tarafından kurulan bu antik 
kent, Roma döneminde büyük 
bir dinî ve kültürel merkez 
hâline gelmiştir. Özellikle 
hamamları, kutsal alanları ve 
mezarlıklarıyla dikkat çeken 
Hierapolis, estetik anlamda da 
büyüleyici bir yapıya sahiptir. 
Burada bulunan antik tiyatro 
Roma mimarisinin zarafetini 
yansıtır. Sahnede yükselen 
mermer kabartmalarla birçok 
hikâyeyi sahneler. Tiyatronun 
oturma basamakları 
gökyüzüne doğru açılan bir 
amfi gibi düzenlenmiştir. 
Tiyatroya adımınızı attığınızda 
her an gösteri başlayacak 
hissine kapılırsınız. 

Hierapolis Antik Kenti’nin en 
büyük yapılarından biri olan 
Roma Hamamı restorasyon 
sürecinin ardından “Hierapolis 
(Pamukkale) Arkeoloji Müzesi” 
olarak ziyarete açılmıştır. Bu 
müzede başta Hierapolis ve 
Laodikeia olmak üzere yakın 
çevresindeki diğer antik kent 
kazılarından ortaya çıkarılan 

birçok taşınır tarihî eser 
sergilenmektedir.

Pamukkale’nin hemen 
yakınında bulunan Laodikeia, 
taşa kazınmış zarif bir kent 
görünümüyle karşımıza 
çıkar. Tarihte Anadolu’nun en 
önemli ticaret, finans ve kültür 
merkezlerinden biri olarak 
bilinmektedir. Bu antik kentin 
esas çekiciliği, taşlar arasına 
gizlenmiş eserlerin gizeminde 
yatar. Burası, Roma döneminde 
altın çağını yaşamıştır. 
Laodikeia’nın en etkileyici 
yapıları arasında iki büyük 
tiyatro ve stadyum vardır.

Şehrin sütunlu caddelerinde 
yürürken kendinizi tarihin 
bir sahnesinin içinde gibi 
hissedersiniz. Sütunların 
başlıkları, detaylı kabartmaları 
ve simetrik yerleşimi, dönemin 
mimari anlayışını estetikle 
bütünleştirmiştir. İncil’de adı 
geçen Yedi Kilise’den biri olan 
Laodikeia Kilisesi bu antik 
kentte bulunur.

Denizli’nin Buldan ilçesi 
sınırları dâhilinde yer alan 
Tripolis Antik Kenti, bu 
bölgedeki pek çok antik kentin 
tam ortasında kurulmuştur. 
MÖ 2. yüzyıla dayanan 
geçmişiyle bu kentin Roma 
döneminde ticaret merkezi 
olduğu tahmin ediliyor. Bugün 
ise kalabalıklardan uzak, 
huzurlu atmosferi ve zarif 
kalıntılarıyla ziyaretçilerine 
âdeta zamanın dışında bir 
sahne sunuyor.

Tripolis’in en estetik kısımları 
mozaikli yapılarıdır. Renkli 
taşlardan yapılmış geometrik 
desenler sadece zeminleri 
süslemekle kalmaz, aynı 
zamanda bir medeniyetin 
görsel kültürüne ışık tutar. 

Pamukkale Travertenleri

Laodikeia Kilisesi



ARALIK 2025 57

Arkeolojik kazı çalışmaları 
hâlen devam eden Tripolis’te 
daha neler neler keşfedilecek 
diye heyecanla beklemekteyiz.

Denizli şehir merkezinde yer 
alan Atatürk ve Etnografya 
Müzesi şehrin hem yakın 
tarihini hem de geleneksel 
yaşam kültürünü gözler önüne 
serer. Mustafa Kemal’in 1931 
yılında Denizli’yi ziyareti 
sırasında konakladığı bu tarihî 
bina, daha sonra müze olarak 
düzenlenmiştir. Müzede 
Atatürk’ün kullandığı eşyaların 
yanı sıra Denizli yöresine 
ait geleneksel kıyafetler, el 
dokuması tekstil ürünleri, 

takılar ve günlük yaşam 
malzemeleri sergilenmektedir. 
Her bir eser yalnızca geçmişi 
anlatmaz, aynı zamanda 
estetik bir anlayışın, 
zanaatkârlığın ve yerel zevkin 
ifadesi olarak karşımıza çıkar. 
Müze binasının kendisi de 19. 
yüzyıl sivil mimarisinin zarif bir 
örneğidir.

Denizli’nin tarihî dokusunda 
özel bir yere sahip olan Buldan 
ilçesi, yalnızca geleneksel taş 
yapılarıyla değil yaşayan zanaat 
kültürüyle de dikkat çeker. 
Bu ilçede yürürken Osmanlı 
döneminden kalma taş ve 
ahşap evler, dar sokaklar ve 

dokuma tezgâhları sizi âdeta 
zamanın içinde bir yolculuğa 
çıkarır. Buldan’da yüzyıllardır 
devam eden el dokumacılığı 
geleneği, estetikle zanaatın 
birleşimini temsil eder. Renkli 
ipliklerle örülen Buldan bezleri 
hem gündelik kullanım hem de 
sanatsal tasarımlar için tercih 
edilir. İlçede yer alan dokuma 
atölyeleri ve küçük müzeler bir 
yandan bu geleneksel üretim 
biçimini tanıtarak ziyaretçilere 
bu kadim sanatla tanışma fırsatı 
sunar, diğer yandan da yerel 
estetik anlayışın günümüze 
taşınmasını temin eder. 

Denizli yalnızca doğa 
harikalarıyla değil geçmişin 
zarif ve muntazam tarihî 
ve kültürel yapılarıyla 
bizlere tam bir görsel şölen 
yaşatmaktadır.  Hierapolis’in 
görkemi, Laodikeia’nın 
zarafeti, Tripolis’in benzersiz 
mozaikleri, Buldan’ın yaşayan 
zengin kültürü ve estetik 
anlayışı şehrin ruhunu estetikle 
buluşturan tezahürleridir. Bu 
şehirde her taş bir hikâyeyi, 
her detay bir sanatı, her yapı 
ise zamana karşı direnen bir 
belleği temsil eder.

Tripolis Antik KentiLaodikeia Antik Kenti

Atatürk ve Etnografya Müzesi



KÜLTÜR SANAT

58 ARALIK 2025



MUTSUZLUĞA
ÖVGÜ

Esma TÜRKSEVEN

sesi modern zamanların bu yorgun 
koşturmacasına dur diyor: Bu ses 
bize, mutlu olma çabasının sırtımıza 
yüklediği ağır yükü omuzlarımızdan 
atmayı öğretiyor. Bu ses, hayatın 
anlamının “kesintisiz yaşam 
sevincinde” aranması hâlinde 
hayal kırıklığının kaçınılmaz 
olacağını söylüyor. Oysa mutluluk, 
hayatın taşıyamayacağı bir masal 
olmaktan çıkıp nadir bir hediyeye 
dönüştüğünde asıl yaşam başlıyor.

İnsan ruhu, tek bir renge mahkûm 
edilemeyecek kadar geniş bir palettir. 
Hayat, nefes almak gibi bir döngüdür; 
pozitif ve negatif kutuplar arasında 
durmadan gidip gelir. “Hiçbir insan 
hep sadece nefes alamaz, yeniden 
nefes alabilmek için nefes vermelidir.” 
Bu döngü, hayatın doğal ritmidir 
ve asıl zenginlik, mutluluğun 

ağımız, rengârenk afişlerle 
donatılmış bir mutluluk 
panayırı gibi. Reklam spotları, 
sosyal medya paylaşımları 
ve kişisel gelişim grupları 

bize sürekli aynı şeyi fısıldıyor: 
“Mutluluk!” Bu tekdüze koroda, 
“daha fazla mutluluk” vadeden 
broşürlerden tutun da “mutlu olma 
garantisi” veren gezi acentelerine 
kadar her köşe başında yepyeni bir 
neşe seviyesine ulaşacağımıza söz 
veren sahte eller beliriyor. Oysa bu 
çağın en büyük trajedisi, mutluluğu 
bir tür daimi zevk ve kesintisiz 
hoşluk hâli olarak görmek ve bu 
hayali gerçekleştiremediğimizde 
“çöküşe karşı koyabilmek için 
çılgınlar gibi mutluluğun peşinde 
koşmak.” İşte tam bu noktada, 
Wilhelm Schmid’in yüreklendiren 

Ç

ARALIK 2025 59



KÜLTÜR SANAT

60 ARALIK 2025

zirvelerini olduğu kadar 
mutsuzluğun derin vadilerini 
de deneyimleyebilmektir. 
Sürekli hoşnutluğun 
peşinden koşmak bir 
çöle dönüştürür ruhu. 
Yalnızca güneşin 
ışığını gören bir 
bitkinin kuruyup 
gitmesi gibi 
sadece mutluluğu 
arayan bir ruh 
da kurumaya 
mahkûmdur. Oysa 
yaşamın kemaline 
varmak için, “ilk 
bakışta çok uzak gelse 
bile, galiba üzüntüyü de 
sonuna kadar tatmak gerekir.” 
Mutsuzluk, ruhun bir durup 
dinlenme anı, bir molasıdır; 
kesintisiz yaşam sevincinin 
getirdiği takatsizliğe karşı 
bir sığınaktır. Bu mola, bize 
hayatın tüm yönlerini tecrübe 
etme, bir bütün olarak yaşama 
fırsatı sunar. Hayatın yegâne 
amacının daimi bir zevk hâli 
olduğunu düşünmek ise 
“mutsuz olmanın en emin 
yoludur.”

Modern Mutluluk Baskısı ve 
Mutsuzluğun Değeri

Günümüzde sosyal medyanın 
ışıltılı dünyasında herkesin 
hayatı birer mutluluk şölenidir. 
Eğlenceli geziler, yüksek 
kariyerler, kusursuz ilişkiler… 
Bu sanal sahnede rol alanlar, 
en küçük bir mutsuzluk anını 
bile paylaşmaktan imtina 
ederler. Sonuç olarak yalnızlık 
ve yetersizlik hissiyle baş 
başa kalan bireyler, kendi 
mutsuzluklarını bir kusur 
gibi görmeye başlarlar. Oysa 
mutsuzluk, tıpkı karanlığın 
ışığı tanımladığı gibi 

mutluluğun anlam kazanması 
için elzemdir. Bir hastalık 
döneminden sonra gelen 
iyileşme, sağlıklı günlerin 
değerini daha iyi anlamamızı 
sağlar. Benzer şekilde, kederli 
bir dönemin ardından 
gelen neşe, gerçek bir haz 
ve minnettarlık duygusuyla 
karşılanır. Schmid’in deyimiyle, 
“Mutluluk anları ve zamanları, 
mutsuzluğun nekaheti için 
anlamlıdır.” Bu, modern çağın 
unuttuğu bir bilgeliktir.

Peki, neden bu kadar korkarız 
mutsuzluktan? Neden 
en ufak bir gölgelenmeyi 
kabullenemeyiz? Çünkü bize, 
hayatın yalnızca güzelliklerden 
ibaret olduğu anlatıldı. Oysa 
Schmid’in de belirttiği gibi, 
“Her hoşluğa tekabül eden 
bir nahoşluk, her iyilik hâline 
tekabül eden bir kötülük hâli, 
her mutlu oluşa tekabül eden 
bir mutsuzluk vardır.” Bu, 
doğanın ve varoluşun temel bir 

kanunudur. Bir denge yasası… 
Bu yasaya karşı gelmek, 
nafile bir çabadan ibarettir. 

Mutluluğunu sağlığa 
bağlarsan basit bir nezle 

bile seni mutsuz edebilir. 
Eğlenceye bağımlıysan 

bir saatlik sıkılmak 
bile hayatı çekilmez 
kılar. Sürekli genç 
kalmayı arzuluyorsan 
yaşlanmak daha fazla 

acı verir. Bu saplantılı 
arayışlar, bizleri bir 

kısır döngünün içine 
hapseder. Oysa “Yaşam 

sanatı, hayatın her iki 
yanıyla da geçinebilmeyi 
gerektirir; sadece pozitif 
olanla, hoş ve haz dolu 
olanla değil, negatif olanla, 
nahoş ve acı verici olanla 
da baş edebilmeyi…” Bu, bir 
kabullenme sanatıdır. Sadece 
iyi olanı değil acı verenle de 
başa çıkabilme cesaretini 
gerektirir.

Mutsuzlukla Yüzleşme ve 
Anlam Arayışı

Modern insanın trajedisi, 
“en ufak mutsuzluğu 
kabullenemeyen” bir tutum 
sergilemesi ve “mutluluğun 
gölgeli yanlarının kolayca 
bertaraf edilemeyeceğini fark 
ettiğinde daha da mutsuz 
olmasıdır.” Mutsuzluk, 
kaçınılması gereken bir durum 
değil yüzleşilmesi gereken 
bir gerçektir. Bu yüzleşmeden 
kaçtıkça bize lazım olan o 
kıymetli kuvveti kaybederiz. 
Mutsuzlukla kavga ederken 
asıl gücü yitiririz ve bu 
takatsizlik mutsuzluğu daha 
da büyütür. Oysa bu gölgeli 
yanları kucaklayabilmek bizi 
daha dayanıklı, daha bilge 

Mutsuzluk, 
mutluluğa derinlik katar 

ve onu daha anlamlı kılar. 
Bu yüzden mutsuzluk 

anlarımızda kendimize 
kızmak yerine bu duyguyu 

bir öğretmen gibi 
karşılamayı öğrenmeliyiz.



ARALIK 2025 61

ve daha tam yapar. Tıpkı aşk 
gibi. Aşk bile, “insan hayatında 
daha istikrarlı mutsuzluk 
getiren” bir alan olabilir. Ama 
bu, aşktan kaçmak için bir 
sebep değildir. Aksine, aşkın 
getirdiği mutsuzluk bile 
“daha fazla anlam bahşeden” 
bir deneyimdir. Mutsuzluğa 
direnmek yerine, onu anlamın 
bir parçası olarak kucaklamak 
bizi olgunlaştırır ve hayatı daha 
derinlemesine yaşamamızı 
sağlar.

Aslında mutsuzluk, bir 
yoksunluk değil bir arayıştır. 
“İnsanlar, mutsuz oldukları için 
mutlu olmaya çabalarlar.” Bu 
çaba, yaşamı hareketlendiren, 
ona derinlik katan bir 
motordur. “Bardakların 
her zaman yarısı dolu ve 
yarısı boş olmaz, bazen de 
tamamen boş olurlar.” Bu 
cümle, mutsuzluğun çıplak 
gerçeğini ortaya koyar. 
Bazen, her şeyin bittiğini, 
tüm umutların tükendiğini 
hissederiz. Ama asıl mucize 
bu boşluğun farkına 
varmakta saklıdır. “Ancak 
bunu vakitlice fark ederseniz 
onu doldurabilirsiniz.” 
Mutsuzluğun o boşluğunu yeni 
anlamlarla, yeni tecrübelerle 
doldurabiliriz. Çünkü hiçbir 
şey kalıcı değildir. Her şey 
geçicidir, geçip gideni geri 
getiremezsiniz. Mutluluğun 
geçici olduğu gibi mutsuzluk 
da geçicidir. Önemli olan, her 
ikisini de bir bütünün parçası 
olarak kabul edebilmektir.

Melankoliklerin çoğu 
hazperesttir. Bu, bir paradoks 
gibi görünse de derin bir 
gerçeği barındırır. Melankoli, 

hayatın daha yoğun daha derin 
bir şekilde hissedilmesidir. 
Bu hissediş, aynı zamanda 
hayata karşı bir haz, bir tutku 
doğurur. “Bu dünya cennet 
olmaya inatla direnir.” Bu 
direniş, bizi hayal kırıklığına 
uğratabilir. “İnsanların 
mutluluklarını bağladıkları 
umutların ölçüsü, bireysel 
ve toplumsal bütün çabalar 
boşa çıktığında hissedilen 
düşüşün yüksekliğini tayin 
eder.” Bu yüzden, umutlarımızı 
ölçülü tutmalı ve mutluluğu 
mutlak bir hedef hâline 
getirmemeliyiz.

Mutsuzluk, bir lanet değil bir 
yüreklendirmedir. Bize hayatın 
tüm renklerini görmeyi, tüm 
tatlarını almayı ve en önemlisi, 
insan olmanın zenginliğini 
kucaklamayı öğretir. “Kesintisiz 
keyif saçmak isteyen birine 
bir müddet sonra bizzat 
kendisinden gına gelir.” Her 
ateş bir noktada söner, o 
zaman yapacağımız tek şey 
“külleri karıştırıp yakılabilir bir 
şeyler bulmaya çalışmak”tır. 
Belki de asıl mutluluk, mutsuz 
olmaya da izin vermenin 
cesaretinde saklıdır. “Sürekli 
hoşnutluğun mutluluğunu 
arayacağınıza önünüzdeki 
işi yapmak ve olabildiğince 
iyi yapmak, iyi bir fikirdir.” 
Bu, mutsuzluğun getirdiği 
boşlukta, yeni bir anlam, yeni 
bir eylem bulmaktır. Çünkü 
hayat, yalnızca var olmak değil 
üretmektir.

Hayatın anlamını bulmak, 
kesintisiz bir mutluluk 
arayışından vazgeçmekle 
başlar. Bir ressamın, tuvaline 
sadece parlak renkleri değil 

aynı zamanda koyu ve kasvetli 
tonları da eklemesi gibi 
yaşamı da tüm zıtlıklarıyla 
kabul etmeliyiz. O koyu tonlar, 
parlak renklere derinlik katar 
ve resmi anlamlı hâle getirir. 
Hayat da böyledir; mutsuzluk, 
mutluluğa derinlik katar ve 
onu daha anlamlı kılar. Bu 
yüzden mutsuzluk anlarımızda 
kendimize kızmak yerine bu 
duyguyu bir öğretmen gibi 
karşılamayı öğrenmeliyiz. 
Bu duygu bize ne anlatıyor? 
Hangi eksiğimize, hangi 
ihtiyacımıza işaret ediyor? 
Belki de yeni bir yol, yeni bir 
hedef belirlememiz gerektiğini 
söylüyordur.

Sonuç olarak mutsuzluk, 
hayatın kaçınılmaz ve değerli 
bir parçasıdır. Mutluluğun 
yegâne amaç olduğu bir 
çağda Schmid, bize “Hayatın 
başka zamanları da vardır, 
pozitif olanın kıymetini onlar 
sayesinde bilirsiniz.” diyerek 
derin bir nefes aldırıyor. 
Mutsuzlukla mücadele etmek 
yerine onu kabullenmek, bize 
daha güçlü, daha bilinçli ve 
daha dolgun bir hayat sunar. 
“Yaşam sanatı, her şeyde 
mucizevi olanı görmek midir?” 
Bu sorunun cevabı “hayır”dır, 
çünkü bu, “gündelik hayata 
damgasını vuran ve hiç de 
mucizevi olmayan şeyleri 
değersizleştirir.” Oysa yaşam 
sanatı, sıradanlığın içindeki 
anlamı, mutsuzluğun içindeki 
gücü ve hayatın her iki kutbunu 
da bir bütün olarak kabul 
edebilme yetisidir. 

Kaynakça
•	 Wilhelm Schmid, Mutsuz Olmak: Bir 

Yüreklendirme, Çev. Tanıl Bora, İletişim 
Yay., İstanbul: 2025



KÖŞEDEKİ SİNEMA

62 ARALIK 2025

Bağımsızlık Gibi
ÖZGÜRLÜK,

İshak KOÇ
Hediye / The Present (Short)

Ana akım sinemada 
doğrudan siyonizm 
karşıtı herhangi bir 
yapım, proje, unsur 

görülmez. Aksine mütemadiyen 
artan holokost filmleri, kesif 
siyonizm propagandası, 
Yahudi yardakçılığına dönük 
komediler alıp başını yürür. 
İstisnai olarak Yahudi zulmünü 
anlatan Batı Şeria menşeli 
yapımlara rastlanır ki onlar da 
son derece kıt imkânlarla, daha 
doğrusu imkânsızlık içinde 
yapılan, çoğu zaman dışarıda 
tamamlanan yapıtlardır. Doğal 
olarak belli siyasi ideolojiyi 
berkitir. Yani Batı Şeria’da 

hâkim olan algıyı, işgal altında 
olmanın psikolojisi yanında 
Gazze’de olan bitene zıt bakışı 
yansıtır. Neredeyse Filistinli 
her yönetmenin yapımlarında 
görüleceği üzere İslami olarak 
nitelenen örgütlenmelere 
yönelik bir sataşma, ironi ya da 
antipati mevcuttur. Denebilir ki 
onun da istisnası Farah Nabulsi 
filmleridir. 2020 çıkışlı kısa 
filmi The Present / Hediye  direniş 
içinde Allah’ın hediyesi kız 
çocuklarının rolünü, kadınların 
önemini... İyi ki onlar vardır. 

Hayaller, hayatlar, arzular, 
eylemler ve düşünceler 
abluka altındadır. Evet, Gazze 

Şeridinde... Ancak Gazze gibi 
Batı Şeria da abluka altındadır. 
Hangi görüşten olursa olsun 
oradakiler de Gazze kadar 
özgürlüğe tutkundur. Kısmen 
özerklik verilenler hariç, 
insanlar tepelerine çöreklenen 
kara bulutları, içinde yaşadıkları 
zulüm iklimini parçalayıp 
dağıtmak ister. Yazık ki Oslo’dan 
sonra Ramallah yönetimi, 
kazanım addettiği yorgunluğu 
kaybetmemek adına 
teslimiyetçi davranır. Üstelik 
bunu direnişçilere diş bileyerek, 
kontrol noktalarından geçiş 
için ellerine tutuşturulan 
izin belgelerine tav olarak, 



ARALIK 2025 63

hiçbiri başınıza gelmezdi” 
dermiş gibi yapılır ya, doğrusu 
bu fazlaca göze battığı için şahit 
olanın canını acıtacak hakikatin 
inkârıdır. Zira ne Gazze bugün 
ablukaya alınır ne Batı Şeria 
yeniden işgal edilir ne Doğu 
Kudüs şimdi tacize uğrar. 1917’de 
İngiliz işgaline uğrayan Filistin 
toprakları, 1948’de Yahudilere 
bırakılır; teatral Altıgün 
Savaşları neticesinde Gazze 
1967’de Mısır himayesinden, 
Doğu Kudüs ve Batı Şeria 
Ürdün’den, Golan Tepeleri 
Suriye’den alınıp siyonistlere 
verilir. Filistin topraklarının sair 
bölgelerinden hiç çekilmeyen 
Yahudi, İkinci İntifada’dan 
sonra (2005) Gazze Şeridi’ni terk 
etmek zorunda bırakılır. Zira 
Gazze, elan görüldüğü üzere 
direnişi üstlenip yüzyılın baş 
belasına meydan okuyabilen 
bir yapı oluşturmayı başarır. 
Bunun ödülü, tüm dünyanın 
birlikte uykuya yattığı 
siyonizme müstenit görmezden 
gelinmektir! Yalnızlıktır. İhanete 
uğramaktır. 

Nabulsi’nin kısa filmi Hediye, 
coğrafyaya dair uzun şeyler 
anlatır. Nitekim dışarda 
atlar kişnemekte, kuşlar 
cıvıldamaktaysa, hele bir de 
çocuk sesi varsa hayat devam 
etmektedir. Bunlar yaşam 
belirtisi oluşunun yanında 
geleceğe dair umudu da diri 
tutar. Zira her şeyden çok 
umuda ihtiyaç duyulsa gerektir. 
Mütemadiyen sabra, kutsal bir 
inada, direniş iştiyakına ama 
en çok umuda... Salah Bekrî’nin 
yanı sıra Mariam Kanj, Mariam 
Basha gibi oyuncular, belki kısa 
ama ikna edici oyunculuklarıyla 
göz doldurur. Kasvetli iç 

mekân görüntüsü, ortamı eşya 
kalabalığı dolayısıyla daha 
da kaotikleştirir. Aslında eşya 
biriktirmekten de değil; bir 
şekilde odalara tıkıştırılmış 
eşyalara ev küçük gelir. Hep 
öyledir zaten; bu dünyada 
fazla kalmayacağını düşünen 
insanların, geniş konutlara lüks 
eşyalar yığmak gibi bir derdi 
olmaz. Öyle dertler kendini 
fazla özgür hisseden, sınırsızlığı 
hayatın her alanına uygulamak 
isteyen insanlara özgüdür. 

Filistin halkı bugün nasıl 
geleneksel Yahudi gaspının 
mağduruysa dünya halkları 
da küresel siyonizmin 
mağdurudur. Hassasiyet taşıyan 
her kalp, Batı Şeria topraklarını 
çevreleyen duvarlara toslar gibi 
Yahudi besleyen iş birlikçilerin 
katılığına çarpıp kırılır. Filistin 
dert etmek şöyle dursun, 
gayrimeşru Yahudi oluşumunu 
besleyen otoritelerin etekleri 
kırık kalplerle doludur. Gelecek 
nesillere, İsrailsiz bir dünya 
hediye etmek umudu insanı 
hayatta tutar. Evet, şüphesiz 
böylesi, dünyanın en anlamlı 
hediyesi olur.

Yahudi’yle birlikte yaşamanın 
mümkün olduğuna inanarak 
yapar. 

Uluslararası ilişkiler de iç ve dış 
ticaret de sanat ve sinema da 
Batı Şeria’da döner. Filistin’in 
daha gelişmiş bir bölgesi 
olduğu için değil; Yahudi gaspı 
dolayısıyla alan ve mekân 
yoksunluğundan… Yani zaruret 
ve mecburiyet dolayısıyla sanat, 
ticaret, spor yahut kültürel 
herhangi bir göstergeye 
yaslanmak iktiza eder. Zira 
Filistin halkı için varlığı ibraz 
edecek, kökleşikliği berkitecek, 
alternatif bir halk değil de 
toprağın, mekânın, memleketin 
asıl sahibi olduğunu gösterecek 
ögeler gereklidir. Sadece dış 
dünyaya dair tanıtım amacı 
güdüldüğünü söylemek pek 
hafif kalır; aidiyetin bir belgesi 
olarak sinemanın, tiyatronun, 
müziğin, sporun kallavi 
örnekleri, gerek Batı Şeria’da 
işgal altında yaşayanlarda 
gerekse muhtelif ülkelere 
dağılmış Filistinlilerde görünür 
olmak zorundadır. Böylece 
sınır tanımaz gaspçıların neleri 
bastırdığı, başka toplumlar için 
dahi nasıl tehdit oluşturdukları, 
âdeta tüm dünyanın kanını 
emdikleri ama bunun sadece 
Filistin toprakları üzerinde 
somutlaştığı anlaşılır. Yahut 
da akıl ve vicdan konforu 
bozulmasın için dünya halkları 
pek bilinen gerçeği görmezden 
gelmeye, bebek çığlıklarını dahi 
duymamaya, göstergelerin 
olumlu olumsuz her çeşidine 
göz yummaya devam eder. 
Hani orantısız bombardıman 
için gerekçe olarak birilerinin 
terörize edilişi kullanılır ve sanki 
“Rahat dursanız bu hâllerden 

Orijinal İsmi:
The Present
Süre:
24 dk
Tür:
Dram/Kısa
Yönetmen:
Farah Nabulsi
Senarist:
Farah Nabulsi, Hind Shoufani
Yapım:
2020, Filistin



YEŞİL ALAN

64 ARALIK 2025

Şule TÜZÜN

KENTLERDE ISI ADASI ETKİSİ: 
ŞEHRİN KENDİ ÜRETTİĞİ 
SICAKLIK

Son yıllarda şehirlerde 
yaşadığımız yaz 
sıcaklığı artık sıradan 
bir mevsimsel ısı 

olmaktan çıktı. Kentlerin, 
çevresindeki kırsal bölgelere 
göre daha sıcak olmasına 
“kentsel ısı adası etkisi” 
deniyor ve bu durum, 
dünyanın birçok ülkesinde 
yapılan araştırmalarda net 
biçimde gözlemleniyor. 
Şehir merkezlerinde sıcaklık 
kırsala oranla 3-10 derece 
fazla ölçülebiliyor. Bu farka, 
aslında günlük hayatımızda 
hissettiğimiz bunaltıcı 
sıcaklığın temel nedeni 
diyebiliriz.

Bu etkiyi ortaya çıkaran önemli 
unsur ise şehirlerin yoğun 
beton ve asfalt yüzeylerle 
kaplı olması. Güneşin altında 
gereğinden fazla ısı tutulumu 
yapan bu yüzeyler, tıpkı bir 
sünger gibi ısıyı içine çekiyor ve 
akşam saatleri geldiğinde 
yavaş yavaş etrafa 
geri yayıyor. Köylerde 
ve henüz betona 
boğulmamış bölgelerde 
gece serinliği daha 
belirginken özellikle 

şehirlerde havanın bir türlü 
soğumamasının nedeni tam 
olarak bu.

Yeşil alanların azalması 
ise önemli etkenlerden bir 
diğeridir. Ağaçlar, bitkiler ve 
toprak yüzeyler güneş ışığını 
emerken aynı zamanda 
buharlaşma yoluyla tabiatın 
soğumasına yardımcı olur. Bu 
doğal serinletici mekanizma 
şehirlerde artık giderek 
zayıfladığı için sokaklar ve 
meydanlar daha çabuk ısınıyor. 
Tokyo’dan Paris’e, İstanbul’dan 
New York’a kadar birçok 
büyük şehirde yapılan sıcaklık 
ölçümleri, ağaçlık bölgeler ile 
yapılaşmış şehirler arasında 
belirgin sıcaklık farkları 
olduğunu artık net bir şekilde 
ortaya koyuyor.

Şehirlerin yapılaşma biçimi de 
ısıyı artıran unsurlar arasında. 

Yüksek binaların birbirine çok 
yakın inşa edilmesi, rüzgârın 
sokak aralarında dolaşmasını 
zorlaştırıyor. Havanın tıkandığı 
bu bölgelerde sıcaklık daha 
yoğun hissediliyor. Ayrıca 
trafikteki araçlar, çalıştırılan 
klimalar, sanayi tesisleri ve 
yoğun enerji tüketimi de 
kentlerde ısıyı durmaksızın 
artırıyor. Bu durum yalnızca 
dışarıda rahatsız edici 
bir sıcaklık oluşturmakla 
kalmıyor, aynı zamanda 
insanların sağlığını da etkiliyor. 
Özellikle sıcak hava dalgaları 
sırasında kent merkezlerinde 
sıcak çarpması, tansiyon 
dengesizliği, nefes darlığı ve 
su kaybı gibi sorunlarda artış 
görülüyor. Hâliyle çocuklar, 
yaşlılar ve kronik hastalığı 
olan kişiler sıcaklıktan en çok 
etkilenen gruplar arasında.

Isı adası etkisinin ekonomik 
sonuçları da var elbette. 
Evlerde ve iş yerlerinde 
artan klima kullanımı enerji 

tüketimini yükseltiyor. 
Enerji kullanımı arttıkça 
şehir daha da ısınıyor; 
böylece bir kısır döngü 
oluşuyor. Hava kalitesinin 



ARALIK 2025 65

de düşmesi sonucunda 
kirleticiler ısının etkisiyle daha 
yoğun hâle geliyor.

Peki, şehirleri yeniden 
serinletmek mümkün mü? Pek 
çok ülke bunu hayata geçirmek 
için çeşitli projeler yürütüyor. 
Ağaçlandırma kampanyaları, 
çatı bahçeleri, gölge alanların 
artırılması, yansıtıcı zemin 
kaplamaları ve su odaklı 
alternatif uygulamalar 
şehirlerin sıcaklığını 
düşürmekte etkili görülüyor. 
Yeni yapılan binalarda yalıtım 
standartlarının yükseltilmesi, 
sokak tasarımları yapılırken 
rüzgâr akışının hesaba 
katılması, gölgelikli yaya 
yolları oluşturulması gibi 
önemli adımlar da etkili 
çözümler arasında. Doğru şehir 
planlaması, yeşil alanların 
artırılması ve insanların 
bilinçlendirilmesiyle bu ısı 
etkisini azaltmak mümkün. 
Şehirlerin insanlara nefes 
aldıran, gölge ve serin ortamlar 
sunabilen yerlere dönüşmesi, 
hem bugünün hem de 
geleceğin  önemli çevresel 
hedeflerinden biri hâline 
gelmesi gerekiyor.

Kentsel Isı Adası Etkisi ve 
Evlerimizdeki Sıcaklık Gerçeği

Şehirlerde yaz sıcaklığı 
yalnızca sokaklarda değil 
evlerimizin içinde kendini 
daha yoğun hissettiriyor. 

Özellikle akşam saatlerinde 
dışarısı serinlese bile evler bir 
türlü rahatlayamıyor. Dünya 
genelinde yapılan çalışmalar, 
yoğun yapılaşmış bölgelerde ev 
içi sıcaklığın tıpkı şehir içinde 
olduğu gibi kırsal alanlara göre 
birkaç derece daha yüksek 
olabildiğini belgeliyor. Bu fark 
küçük görünse de özellikle 
yaz gecelerinde uykusuzluğa, 
hâlsizliğe ve yorgunluğa yol 
açan ciddi bir yük anlamına 
geliyor.

Evlerin ısınmasında birden 
fazla etken var. Yalıtımı zayıf 
duvarlar ve güneye bakan geniş 
cam kaplamalı yüzeyler, günün 
en sıcak saatlerinde adeta 
birer ısı emicisine dönüşüyor.  
Üst kat daireler, koyu renk 
çatıların etkisiyle bu sorunu 
daha da belirgin hâlde yaşıyor. 
Ev içinde kullandığımız eşyalar 
da sıcaklığı artıran görünmez 
birer neden: fırın, ocak, 
televizyon, bilgisayar, eski tip 
beyaz eşyalar ve sıcak ampuller 
çalışırken ortama sıcak hava 
yayıyor. Özellikle metrekaresi 
küçük dairelerde bu cihazların 

aynı anda kullanılması, akşam 
saatlerinde sıcaklığı iyice 
yükseltebiliyor. Buna bir de 
şehir planlamasının neden 
olduğu yetersiz hava akımı 
eklenince evlerin içi dışarıdan 
daha sıcak hissediliyor. 
“Pencereyi açayım, serinlesin.” 
düşüncesi de çoğu zaman işe 
yaramıyor çünkü dışarıdaki 
hava da zaten sıcak.

Bu durumun sağlık üzerindeki 
etkisi sanılandan daha fazla. 
Yüksek iç mekân sıcaklıkları 
uyku düzenini bozuyor, baş 
ağrısını artırıyor, tansiyon 
ve kalp hastaları için risk 
oluşturuyor. Çocuklar ve yaşlılar 
sıcak çarpmalarına karşı daha 
savunmasız olduğundan 
sıcak dalgaları dönemlerinde 
evler tehlikeli bir ortama 
dönüşebiliyor.

Yine de çözüm imkânsız değil. 
Gün içinde güneşi karşılayan 
pencerelerde gölgelik, 
panjur veya tente kullanmak, 
havalandırmayı sabah erken ya 
da gece geç saatlerde yapmak, 
bitkilerle gölge ve buharlaşma 
serinliği oluşturmak bile fark 
yaratır. Yemek pişirme ve 
ısı yayan cihazları mümkün 
olduğunca serin saatlere 
almak, açık renkli yüzeyler 
tercih etmek de ev içi sıcaklığı 
hafifletiyor.

Sonuç olarak şehirlerin giderek 
ağırlaşan sıcaklığı kaçınılmaz 
bir gerçek fakat evlerimizde 
yaptığımız küçük ama 
yerinde dokunuşlar, bu yoğun 
sıcaklığın yükünü hafifletip 
yaşam alanlarımızı daha nefes 
alınabilir hâle getirebilir.



GEÇMİŞ  ZAMAN OLUR Kİ

66 ARALIK 2025

Doç. Dr. Derya COŞKUN
Erzurum Teknik Üniversitesi Edebiyat Fakültesi

Türk tarihinin en eski ve 
en köklü halklarından 
biri olan Uygurlar, 
yalnızca siyasi 

örgütlenmeleriyle değil dinî 
ve kültürel gelişimleriyle de 
insanlık tarihinde benzersiz 
bir yere sahip olmuşlardır. 
Onların hikâyesi doğanın 
ruhuyla başlayan bir inanç 

Doğanın Diliyle Konuşmak: 
Şamanizm ve İlk İnanç 
Dönemi

Uygurların bilinen en eski dini 
Şamanizmdir. Şamanizm; 
Uygurların sanatına, şiirine 
ve müzik anlayışına derin 
izler bırakmıştır. Ritim, dua 
ve dansın birleşimi, daha 

UYGUR TÜRKLERİNİN
MEDENİYET YÜRÜYÜŞÜ

serüveninin, vahyin ışığında 
olgunlaşmasının destanı 
hâline gelmiştir. Şaman 
davullarının yankısından Kur’an 
tilavetine, Mani tapınaklarının 
loşluğundan cami kubbelerinin 
aydınlığına uzanan bu yolculuk, 
Uygur Türklerinin insanlık 
tarihine kazandırdığı en derin 
miraslardan biri olmuştur.



ARALIK 2025 67

yalnızca ibadet mekânı değil 
aynı zamanda ilim, sanat 
ve tıp alanlarında üretim 
yapılan merkezler hâline 
gelmiştir. Budist dönemde 
Uygur sanatçılarının yaptığı 
heykeller, duvar resimleri ve 
el yazmaları insanın ruhsal 
arayışını estetik bir forma 
dönüştürmüştür. “Altun 
Yaruk” ve “Sekiz Yükmek” gibi 
eserler, Uygurca edebiyatın 
ilk yazılı örnekleri olarak 
kabul edilmiştir. Bu dönem, 
Uygurların düşünce dünyasına 
sabır, tefekkür ve içsel arınma 
kavramlarını kazandırmıştır. 
Daha sonra İslam tasavvufunda 
karşılaşılacak “nefs terbiyesi” 
ve “içsel aydınlanma” 
kavramlarının, bu dönemdeki 
Budist köklerle benzerlik 
göstermesi dikkat çekmiştir. 

İpek Yolu üzerindeki stratejik 
konumu nedeniyle Uygur 
toprakları, tarih boyunca 
dinlerin buluşma noktası 
olmuştur. Budist, Maniheist, 
Hristiyan ve Şamanist 
topluluklar yüzyıllar boyunca 
yan yana yaşamışlardır. 
Hristiyanlık IX. yüzyıldan 
itibaren bölgede etkili 
olmuş; Kaşgar, Yedisu ve 
Turfan çevresinde kiliseler 
inşa edilmiştir. Ancak 
Uygurlar hiçbir zaman tek 
bir inanç kalıbına sığmamış; 
farklı dinlerin öğretilerini 
harmanlayarak kendilerine 
özgü bir dinî kültür 
oluşturmuşlardır. Bu hoşgörülü 
yapı, onların ileride İslam’ı 
benimserken karşılaşacakları 
kültürel ve entelektüel 
zorlukları kolaylıkla aşmalarını 
sağlamıştır.

sonra tasavvufî zikirlerde 
karşılaşılacak mistik 
coşkunluğun erken biçimi 
olarak görülebilir.

Maniheizmin Derin Etkisi

Uygurların ikinci büyük 
dinî deneyimi Maniheizm 
olmuştur. İran kökenli bu 
inanç sistemi, evreni aydınlık 
ve karanlık, iyilik ve kötülük 
arasındaki sürekli mücadele 
olarak yorumlamıştır. 8. 
yüzyılda Bögü Kağan’ın Çin 
seferinden dönerken yanında 
getirdiği Mani rahipleri 
vesilesiyle Maniheizm kısa 
sürede devlet dini hâline 
gelmiştir. Bu din, Uygur 
sanatında zarafet ve simetri 
duygusunu derinleştirmiştir. 
Işığın kutsallığı, resim ve 
hat sanatına yansımış; Mani 
tapınaklarındaki duvar 
resimleri Uygur estetiğinin 
köklerini oluşturmuştur. Turfan 
bölgesinde bulunan Mani 
yazmaları ve minyatürleri, 
yalnızca dinî belgeler değil 
aynı zamanda Uygurların renk, 
biçim ve simge dünyasının 
tanıkları olmuştur. Bu birikim, 
İslam döneminde süsleme 
sanatlarına ve minyatür 
estetiğine ilham verecek güçlü 
bir temel hazırlamıştır.

Budizmin Yükselişi

Maniheizm’den sonra Budizm, 
özellikle Tarım Havzası 
ve Kuçar bölgesinde hızla 
yayılmıştır. Bu dönemde Uygur 
şehirleri; manastırları ve heykel 
atölyeleriyle Orta Asya’nın en 
önemli kültür merkezlerine 
dönüşmüştür. Buda dininin 
Mahayana mezhebi, 
Uygurlar arasında geniş 
kabul görmüştür. Tapınaklar 

İpek Yolu 
üzerindeki 

stratejik konumu 
nedeniyle Uygur 
toprakları, tarih 

boyunca dinlerin 
buluşma noktası 
olmuştur. Budist, 

Maniheist, 
Hristiyan ve 

Şamanist 
topluluklar 

yüzyıllar 
boyunca 
yan yana 

yaşamışlardır. 



GEÇMİŞ  ZAMAN OLUR Kİ

68 ARALIK 2025

Kur’an’la Aydınlanan Ufuk: 
Uygurların İslamiyet ile 
Tanışması

İslamiyet, Orta Asya’ya 
Emeviler döneminde ulaşmış 
olsa da Uygurların İslam’a 
geçişi fetihlerle değil kültürel 
etkileşimlerle gerçekleşmiştir. 
İslam’ı Uygurlara tanıtanlar 
genellikle tüccarlar, sufiler ve 
seyyahlar olmuştur. Kaşgar, 
Yarkent ve Hoten şehirleri 
Müslüman dervişlerin faaliyet 
gösterdiği merkezler hâline 
gelmiştir. Ancak Uygurların 
toplu olarak İslamiyet’i kabul 
etmeleri X. yüzyılda, Karahanlı 
Hükümdarı Satuk Buğra 
Han’ın Müslüman olmasıyla 
gerçekleşmiştir. Satuk Buğra 
Han, İslam’ı yalnızca kişisel 
bir tercih olarak değil devletin 
geleceğini şekillendirecek 
bir inanç olarak görmüştür. 
Onun Müslüman oluşu, 
Uygurlar için hem siyasi bir 
birleşme hem de kültürel 
bir yeniden doğuş anlamına 
gelmiştir. Han’ın önderliğinde 
camiler, medreseler ve 
kütüphaneler inşa edilmiş; 
Kaşgar kısa sürede İslam’ın 
doğu dünyasındaki önemli 
merkezlerinden biri hâline 
gelmiştir. Budist tefekkür 
geleneği, tasavvufi düşünceye 
zemin hazırlamıştır. Uygurlar, 
İslam’ı bir “fetih dini” olarak 
değil, bir “hikmet yolu” olarak 
kavramışlardır.

Kaşgar: Doğu’nun Bağdat’ı

Karahanlılar döneminde 
Kaşgar ve Balasagun şehirleri, 
İslam dünyasının doğu 
ucunda parlayan ilim ve kültür 
merkezlerine dönüşmüştür. Bu 
dönemde açılan medreseler, 

yalnızca din eğitimi değil 
felsefe, matematik, astronomi 
ve tıp alanlarında da dersler 
vermiştir. Bu kurumlar, daha 
sonra Selçukluların kuracağı 
Nizamiye medreselerine 
model oluşturmuştur. 
Kaşgar’daki medreseler, aynı 
zamanda sanat ve mimarinin 
buluştuğu mekânlar olmuştur. 
Buda tapınaklarından 
dönüştürülen camiler, İslam’ın 
tevhid estetiğiyle birleşerek 
eşsiz bir mimari üslup ortaya 
koymuştur. Çinli seyyahların 
notlarında, Kaşgar’daki 
camilerin süslü tavanları, 
renkli cam pencereleri ve 
zarif minareleri övgüyle 
anlatılmıştır. Bu yapılar, İslam 
mimarisinin doğu kanadında 

gelişen özgün bir tarzın 
habercisi olmuştur.

Uygurların Düşünce ve 
Edebiyata Katkısı

Uygur Türkleri, İslam’ı  
kabul  ettikten sonra büyük 
bir entelektüel birikim 
oluşturmuşlardır. Bu dönemin 
en önemli isimlerinden biri 
Yusuf Has Hâcip’dir. Onun 
1070’lerde yazdığı Kutadgu 
Bilig, İslam düşüncesinin 
Türkçe’deki ilk felsefi ifadesi 
olmuştur. Eserdeki adalet, akıl, 
bilgi ve kanaat kavramları, 
Kur’an’ın öğretileriyle eski 
Türk bilgelik geleneğini 
buluşturmuştur. Bir diğer 
büyük isim Kaşgarlı Mahmud 
olmuştur. Dîvânu Lugâti’t-
Türk, yalnızca bir dil sözlüğü 
değil aynı zamanda Türk 
kültürünün, inancının ve 
yaşayış biçiminin ansiklopedisi 
olarak kabul edilmiştir. 
Kaşgarlı Mahmud, Türk dilini 
Arap dünyasına tanıtarak 
İslam kültür coğrafyasının 
zenginliğini ortaya koymuştur. 
Her iki eser de Uygurların 
İslam medeniyetine 
entelektüel düzeyde nasıl 
katkıda bulunduğunu açıkça 
göstermiştir.

Sanatta ve Musikide Uygur 
Etkisi

İslam’ın kabulünden sonra 
Uygur sanatında belirgin 
bir dönüşüm yaşanmıştır. 
Maniheist dönemden kalan 
resim geleneği İslam’ın 
soyut estetiğiyle birleşmiş; 
minyatür sanatının temelleri 
atılmıştır. Renk, simetri ve 
hareket dengesine dayalı 
Uygur üslubu, İran ve 

İslamiyet, Uygur 
toplumunda dinî 

bir değişimle 
beraber düşünsel 

bir devrim 
yaşatmıştır.
Toplumsal 

yapıda da köklü 
değişimler 

yaşanmıştır. 
İslam’ın adalet 

ve eşitlik ilkeleri, 
Uygur hukuk 

anlayışına yön 
vermiştir.



ARALIK 2025 69

Anadolu minyatürlerinde 
de etkisini göstermiştir. 
Müzik alanında da Uygurlar 
öncü bir rol üstlenmiştir. 
İslam öncesinden beri sahip 
oldukları makam sistemi, İslam 
musikisinin temellerinden 
biri hâline gelmiştir. Farabi, 
hem düşünür hem müzik 
nazariyatçısı olarak bu mirası 
ilmî bir çerçeveye oturtmuştur. 
Onun müzik teorileri, Uygur 
müzik geleneğiyle birleşerek 
“12 Mukam” geleneğini 
doğurmuştur. Bu makamlar 
yüzyıllar boyunca Uygur 
halkının dinî törenlerinde, 
tasavvufi zikirlerinde ve 
halk sanatında yaşatılmıştır. 
Ahmed Yesevi’nin hikmetleri, 
Nevai’nin gazelleri ve halk 
destanları bu makamlarla icra 
edilmiştir. Böylece Uygurlar, 
İslam sanatında ruh ve 
estetiğin dengesini kuran bir 
rol üstlenmiştir.

Düşünsel Derinlik ve 
Toplumsal Yenilenme

İslamiyet, Uygur toplumunda 
dinî bir değişimle beraber 
düşünsel bir devrim 
yaşatmıştır. Şamanizm’in doğa 
merkezli mistisizmi, İslam’da 
Allah merkezli bir tefekküre 
dönüşmüştür. Budist sabır 
öğretisi, İslam’ın tevekkül 
kavramında yeni bir anlam 
bulmuştur. İslam’la birlikte 
yazı dili gelişmiş, Türkçe 
Kur’an tercümeleri ve tefsirler 
ortaya çıkmıştır. Bu süreçte 
İslam’ın bilgiye verdiği önem, 
Uygurların eğitim sisteminde 
de kendini göstermiştir. 
Medreselerde yetişen âlimler, 
yalnızca dinî bilgi değil felsefe 
ve bilim de öğretmiştir.

Toplumsal yapıda da köklü 
değişimler yaşanmıştır. İslam’ın 
adalet ve eşitlik ilkeleri, Uygur 
hukuk anlayışına yön vermiştir. 
Kadınlar ticaret ve sanat 
alanlarında daha görünür hâle 
gelmiş; aile yapısında İslam’ın 
ahlaki düzeni kökleşmiştir. 
Uygurlar, din ile toplumsal 
yaşam arasındaki uyumu örnek 
bir biçimde gerçekleştirmiştir. 
İslam medeniyeti, tek bir 
ırkın değil birçok milletin 
katkısıyla şekillenmiş çok 
sesli bir uygarlık olmuştur. 
Bu uygarlığın doğu kanadını 
hiç şüphesiz Uygurlar temsil 
etmiştir. Onlar, İslam’ın Çin’e ve 
Orta Asya içlerine yayılmasında 
bir köprü görevi görmüştür. 
Kaynaklarda, Çin’de ilk 
Müslüman olan toplulukların 
“Huei-ho”, yani Uygurlar 
olarak anılması bu etkinin 
büyüklüğünü göstermiştir. 

Uygurların katkısı yalnızca din 
alanında değil;sanat, felsefe, 
dil, musiki ve mimaride de 
belirgin olmuştur. Onların 
geliştirdiği estetik anlayış, 
İslam sanatına renk; düşünsel 
birikimleri ise derinlik 
kazandırmıştır. 

Uygurlar, İslam’ı bir fetih 
sonucu değil bilinçli 
bir seçimin, derin bir 
arayışın sonucu olarak 
benimsemişlerdir. Onlar 
İslam’ın evrensel medeniyet 
anlayışını güçlendirmiş, 
ilim ve sanatın birlikte var 
olabileceğini göstermiştir. 
Bugün Doğu Türkistan 
topraklarında yankılanan ezan 
sesleri, binlerce yıl önce Buda 
sutralarının, Mani dualarının 
ve Şaman davullarının 
yankılandığı aynı gök kubbenin 
altında yükselmektedir.

İbn Rüşd vefat etti.
(11 Aralık 1198) 

İmam Gazali vefat etti.
(19 Aralık 1111)

Radyum elementi keşfedildi.
(21 Aralık 1898) 

Kanun-i Esasi kabul edildi.
(23 Aralık 1876)

Sarıkamış Harekâtı başladı.
(22 Aralık 1914)

Büyük Erzincan depremi oldu.
(26 Aralık 1939)

Mehmet Akif Ersoy vefat etti.
(27 Aralık 1936)

Tarihte
bu ay 
neler 
oldu?



KÜLTÜREL MİRAS

70 ARALIK 2025

Zeynep KAYSERİ UZUN

Bazen ihtiyacımız olan 
tek şey, durup hayatın 
tüm sıradanlığına, rutin 
akışına bir pencere 

aralamaktır. O pencereden içeri 
süzülen rüzgârın ılık dokunuşu 
bir davet gibidir; kulağımıza 
fısıldar: “Doğru yerden 
bakarsan, bütün dünyanın bir 
bahçe olduğunu görebilirsin.” 
Sonbaharda en zarif elbisesini 
giyen huş ağacı, ziyaretçilerine 
her zaman gölgesini, dallarını 
ve gövdesini cömertçe sunar ve 
ondan daha mutlusu yoktur. 
Çünkü vermek, dünyanın en eski 
ve en sessiz şifa biçimidir. Veren, 
her defasında yenilenir, değişir 
ve çoğalmaya devam eder.

Rüzgârın şarkısı, toprağın 
nabzını dinleyenlere mistik 
hikâyeler anlatır. Tabiat, sabırla 
bekleyenlere kalbinin ritmini 
duyurur. Bir yaprağın aheste 

düşüşü, bir kızıl gergedanın 
nağmeli sesi, bir nehrin 
şırıltısı kalplere nakşolur. İşte 
bu şifa, ne bir ilaçta ne de bir 
mucizededir. O, kâinattan 
insana uzanan bir ahenkte 
gizlidir. Evrendeki en küçük 
atomdan kalbin ritmine kadar 
her şey bu uyumun dilini taşır. 
Yıldızların patlamasıyla doğan 
elementler nefesimizde dolaşır, 
güneş ışığı hücrelerimize hayat, 
sabahın altın ışığı ruhumuza 
huzur verir. Dua ettiğimizde ya 
da sustuğumuzda bu evrensel 
frekansa yeniden katılırız. Şifa 
aslında bir onarımdan öte 
evrenle yeniden uyuma girme 
hâlidir. 

İnsanın en eski bilgisi acıdır. 
Yara, hastalık,  ölüm… Ve 
hemen ardından gelen o ilk 
sorudur: “Neden?” O soru, 
insanın hem bilime hem de 

Ruhun 
Manyetiği VE 
ANADOLU’DA
BÜTÜN OLMA SANATI

 “Bütün mesele hissetmek, sevmek, ümit etmek, ürpermek, 
hayatta olmaktır.” 

Auguste Rodin

inanca yönelişinin başlangıcıdır. 
İlk şifacı, ilk filozof, ilk şaman 
aslında aynı kişidir.  Elinde ne 
mikroskop vardır ne stetoskop.  
Yalnızca sezgi, dua, ve göğe 
bakarken duyduğu o derin 
yankı: “Bir yerlerde, görünmeyen 
bir denge bozuldu.”  

Tarih öncesi dönemlerde, 
avcı toplayıcı topluluklar 
doğayı hem bir tehdit hem 
de bir iyileştirici güç olarak 
algılıyordu. Bitkiler, toprak, su 
ve hayvanlar hem gıda hem 
ilaç olarak kullanılırdı. Bununla 
birlikte antik uygarlıklarda şifa, 
hiçbir zaman yalnızca bedene 
ilişkin bir mesele değildi. 
Mısır’da “Heka” sözcüğü, hem 
tanrının hem de şifanın adıydı. 
Hekimliğin özü, insanla evren 
arasındaki ruhsal enerjiyi 
dengelemekte aranırdı. Aynı 
dönemde Yunan dünyasında 
Asklepios tapınakları, 
hastaların uyku ve rüya 
aracılığıyla tanrısal rehberlikle 
iyileştiği kutsal mekânlardı. 
Bu tapınaklarda tedavi, 
ilaçtan çok anlamın yeniden 
kurulmasıyla gerçekleşirdi.  
Mezopotamya’da kil tabletlerde 
yazılı reçeteler, dua ve bitkisel 
ilaçları birleştiriyordu. Antik 
Mısır’da ise Ebers Papirüsü 
gibi belgelerde bal, reçine, yağ 
gibi doğal maddelerle yapılan 
tedaviler, dinî ritüellerle birlikte 
yürütülüyordu. Çin’de yin-yang 
ve beş element teorisi, hastalığı 
enerjinin akış bozukluğu olarak 
görüyordu. Bu dönemde şifa, 
hem doğanın yasalarına hem 
de kutsal olana bağlı bir sanat 
hâline gelmişti.  

Roma uygarlıkları döneminde 
Antik Yunan’da Asklepion 
tapınakları hem dinî hem tıbbi 



ARALIK 2025 71



KÜLTÜREL MİRAS

72 ARALIK 2025

merkezlerdi. Hipokrat’ın dört 
sıvı kuramı, yüzyıllarca Batı 
tıbbının temelini oluşturdu. 
Aynı dönemde İran ve Roma’da 
da doğa ve temizlik üzerinden 
yürüyen bir sağlık anlayışı 
gelişti. Çin’de akupunktur 
ve bitkisel farmakoloji 
sistemleşirken Hindistan’da 
suşruta ve çakra metinleriyle 
cerrahi ve ilaç bilimi derinleşti. 

Orta Çağ ve İslam dünyasında, 
şifa anlayışı bütüncül bir niteliğe 
kavuştu. Bağdat, Şam, Kahire 
ve Anadolu’daki bîmaristânlar, 
modern hastanelerin 
öncüleriydi. Razi, İbn Sina ve 
Zehravi gibi bilginler, gözleme 
dayalı tıp ile ruhsal sağlığı 
birleştirdiler. Müzik, su ve 
güzel kokular tedavi araçları 
olarak kullanıldı. Avrupa’da 
manastır tıbbı galenik geleneği 
sürdürülürken halk arasında 
dualar, muskalar ve bitkisel 
ilaçlar varlığını korudu. Arapça 
eserlerin Latinceye çevrilmesiyle 
İbn Sina’nın ve Razi’nin 
düşünceleri Akdeniz’i aşıp 
Batı’ya ulaştı. 

Rönesans ve erken modern çağa 
gelindiğindeyse Vesalius’un 
anatomi çalışmalarıyla insan 
bedeni ilk kez sistematik olarak 
incelendi. Paracelsus, doğadaki 
her maddenin bir imzası 
olduğunu savundu. Harvey’in 
kan dolaşımını keşfetmesiyle 
tıpta mekanik anlayış güç 
kazandı. Bu dönemde karantina, 
şehir sağlığı, farmakoloji gibi 
kavramlar ortaya çıktı. Aynı 
yüzyıllarda İslam dünyasında 
ise tıp ve şifa geleneği kendi 
köklerinden beslenerek 
yaşamaya devam ediyordu. 
Bizim coğrafyamızda İbn 
Sina’nın el-Kanun fi’t-Tıbb’ı 
hâlâ medreselerde ders 

kitabıydı. Şam, Kahire, Herat 
ve Anadolu’daki darüşşifalarda 
müzik, su sesi ve güzel koku 
hâlâ tedavinin parçasıydı. Prof. 
Dr. Fuat Sezgin’in de belirttiği 
gibi, bu dönemde doğu ile batı 
arasında görünmez bir bilgi 
nehri akıyordu. Avrupa’nın 
Rönesans’ı, bu nehrin sularıyla 
beslendi.

19. yüzyıl ise modern tıbbın 
kurumsallaştığı bir dönem 
oldu. Jenner’in aşısı, Pasteur ve 
Koch’un mikrop teorisi, Lister’in 
antiseptik yöntemiyle cerrahi 
devrim yaşandı. Hastaneler 
uzmanlaşmış alanlara ayrıldı, 
laboratuvar tıbbı gelişti. Halk 
sağlığı çalışmaları, salgınlarla 
mücadelede kritik rol oynadı.  
Bu yüzyılın sonlarında Freud ve 
ardından Jung, tıbbın unuttuğu 
alanı yeniden gündeme getirdi: 
Bilinç dışı. Freud’a göre beden, 
ruhsal çatışmaların sahnesiydi. 
Bastırılmış duygular ve arzular 
bedende belirtiye dönüşürdü. 
Jung bu görüşü daha da 
derinleştirdi ve insanı kolektif 
bir bilinç dışının taşıyıcısı 
olarak gördü. Arketipler, mitler, 
rüyalar ve semboller, insan 
ruhunun ortak dili hâline geldi. 
Böylece modern psikoloji, 
antik çağların şamanik veya 
mistik şifa anlayışlarını yeni 
bir terminolojiyle yeniden 
keşfetmiş oldu. Artık şifa, 
laboratuvarın dışına değil 
insanın iç dünyasına yeniden 
taşındı. Psikoterapi, bir tür 
modern dua ve içsel konuşma 
sanatı hâline geldi.

20. yüzyılda, antibiyotikler, 
aşılar, moleküler biyoloji ve 
psikoterapi tıbbın yeni yönünü 
belirledi. Psikosomatik tıp, 
bedenle zihin arasındaki 
bağa yeniden dikkat çekti. Bu 

dönemde sağlık artık hastalığın 
yokluğu değil bedensel, ruhsal 
ve sosyal bir iyilik hâli olarak 
tanımlandı.  20. yüzyılın ikinci 
yarısından itibaren ise tıp 
yeniden insanın bütünlüğünü 
hatırladı. Bireyin yaşam biçimi, 
stresi, ilişkileri ve duygusal 
dengesi tedavi sürecinin parçası 
hâline geldi. Bu dönem, holistik 
tıp anlayışının doğuşudur.
Günümüzde ise şifa yeniden 
bütüncül bir bakışla ele alınıyor. 
Genetik temelli kişiselleştirilmiş 
tıp, yapay zekâ destekli tanılar 
ve dijital sağlık uygulamaları 
tıbbın yönünü belirlerken nefes, 
doğa terapisi, müzik ve manevi 
destek gibi unsurlar “entegratif 
tıp” anlayışıyla yeniden 
değerlendiriliyor.  Kalp, beyin ve 
duygular arasında kurulan bu 
biyolojik diyalog, şifayı yeniden 
bedenle ruhun ortak alanına 
taşıdı. Artık doktorlar kadar 
terapistler, terapistler kadar 
da manevi rehberler iyileşme 
sürecinde rol üstlenmeye 
başladı.
Anadolu’ya baktığımızdaysa 
şifa kavramı hem tarihsel hem 
de kültürel olarak son derece 
zengin bir anlam dünyasına 
sahiptir. Anadolu, binlerce yıldır 
farklı uygarlıkların buluştuğu 
bir coğrafya olarak çok katmanlı 
bir şifa kültürünü barındırır. 
Antik çağlarda su sesi, müzik, 
rüya yorumları ve bitkisel 
ilaçlarla bütüncül bir iyileştirme 
anlayışı benimsenirdi. Osmanlı 
ve Cumhuriyet dönemlerinde 
köylerde ocaklılar, “el verme” 
geleneğiyle ruhsal ve fiziksel 
hastalıklara çare arayan 
kişilerdir. 
Türk İslam tasavvufunda şifa, 
yarayı onurlandırmaktır. Yaran, 
seni sen yapan öğretmendir. 



ARALIK 2025 73

Onu yok etmeye değil 
dinlemeye geldin. İyileşmek, 
kaybettiğin seni bulmaktır. Her 
yara, içinden ışık sızsın diye 
açılmıştır. “Yaraya merhem, 
gönüle rahmet” anlayışı 
Anadolu irfanının özüdür.  İbn 
Arabi için şifa, varlığın kendini 
tanıma sürecidir. Her hastalık, 
ilahi bir ismin tezahürüdür. Her 
dert, bir hakikatin öğretmenidir. 
Allah “eş-Şafi”dir. Bu isim, 
varlığın kendini yenileme 
kabiliyetini ifade eder. İbn 
Arabi’ye göre hastalık, varlığın 
kendisini bir yönden sınırlaması, 
tek bir ismin gölgesinde 
kalmasıdır. Şifa, bu sınırlılığın 
farkına varıp tekrar bütün 
isimlerle temasa geçmektir.
Sonuç olarak şifa, insanın 
kendine ve bütüne yeniden 
bağlanma sürecidir. Anlamın, 
inancın, sevginin ve varoluşun 
yeniden örgütlenmesidir. 
Mevlana’nın “Derdin kendisi 
dermanındır.” sözüyle Budist 
farkındalığın “Her acı fark 
edilince dönüşür.” öğretisi 
aynı kökten beslenir; biri aşkın 
ateşinde yanarak, diğeri sessiz 
fark edişle iyileşerek.
Tüm bu tarihsel ve düşünsel 
miras, nihayetinde insanın 
kendi iç dünyasına yönelttiği 
kadim bir çağrıdır.  Her çağ, 
şifayı önce dışta aramış, sonra 
yeniden içte bulmuştur. Şimdi 
bu yolculuğu kendi kalbimizin 
sesiyle dinleyelim. 
Bizce şifa, 
Bazen düzeltilmeden 
dinlenilmektir. 
Her insan, anlaşılmaktan 
önce duyulmak ister. Kalbin 
derininde, “Beni onarma, beni 
duy.” diyen bir yankı taşır. 
Kimi zaman insanın kusurunda 
Hakk’ın tecellisini görebilmektir.

Kusur, ilahi sanatın kırık 
nakşıdır, oradan ışık sızar. 
İbn Arabi der ki: “Her varlık 
Hakk’ın bir aynasıdır, ama hiçbir 
ayna tüm sureti göstermez.” 
Gazali’ye göre, kâmil insan 
kusurdan nefret etmez; bilir ki 
kusur, kulun kemale meyletme 
vesilesidir. Böylece insan, kusuru 
seyrederken yargılamaz, dua 
eder. Kusuru değiştirmez, onu 
ışığa çevirir.
Bazen bir acıyı gerçekten 
paylaşabilmektir.
Mevlana’nın neyinde inleyen 
ayrılık, bir başkası üfledikçe 
ilahi bir ezgiye döner. Yunus’un 
“derdimi dermân eyledim” 
deyişi, derdin paylaşılınca 
hâle dönüşmesindendir. 
Acıyı paylaşmak, feryadı 
büyütmekten öte ateşi ocağa 
çevirmektir.

Kimi zaman, buraya kadar, 
diyebilmektir.

Edep, neyi aşmayacağını 
bilmektir. Sufi, sevgide de 
haddini bilir. Zira ölçüsüz 
muhabbet, ilahi dengeyi 
bozar.  Sınır koymak, sevgiyi 
korumaktır. Bir deniz bile kıyısı 
olmadan taşar. “Buraya kadar.” 
diyebilmek, kendi özüne sadık 
kalmaktır, ruhun ölçüsünü 
koymaktır.
Bazen affetmektir.

Affetmek, kendi kalbine 
merhamet etmektir. Kin, kalpte 
sürekli bir yangındır. Affetmek, o 
yangına rahmet yağdırmaktır. 
Belki de sırf var olduğumuz için 
şükran duymaktır.

Kimi zaman alçaldıkça 
yükselmek, küçüldükçe 
büyümektir. Varlık, kendinden 
sıyrıldığında hakka varır. 
Küçülen kalp, kendi boşluğunda 
sonsuzluğu hisseder, özle 
birleşir. Hak’ta eriyen benlik, 
artık varlıkla kavga etmez.  Bilir 
ki “Var olan o’dur.” işte bu idrak, 
hiçliğin ferahlığıdır.
Bazen, sadece durmaktır.

Yavaşlayan kalp, ilahi ritmi 
duyar. Durmak, hayatla aynı 
hızda nefes almaktır. 
Belki de haklı olmaktan 
vazgeçmektir.

Haklılık, nefsin son kalesidir. 
Susmak, Hakk’a söz bırakmaktır. 
Bazen hâlden razı olmak bazense 
hâli değiştirebilme cesaretidir. 

Hâlden rıza, edilgenliğin aksine 
derin teslimiyettir. Orada 
tesadüf yoktur, yalnızca tecelli 
vardır. 
En çok da her şeye rağmen 
mücadele edebilmek ve hayatı 
sürdürmektir.

Rüzgârın şarkısı, 
toprağın nabzını 

dinleyenlere mistik 
hikâyeler anlatır. Tabiat, 

sabırla bekleyenlere 
kalbinin ritmini 

duyurur. Bir yaprağın 
aheste düşüşü, bir kızıl 

gergedanın nağmeli 
sesi, bir nehrin şırıltısı 
kalplere nakşolur. İşte 

bu şifa, ne bir ilaçta 
ne de bir mucizededir. 

O, kâinattan insana 
uzanan bir ahenkte 

gizlidir. 



MEDENİYETİMİZİN MÜNEVVER KADINLARI

74 ARALIK 2025

AYŞE HÜMEYRA ÖKTEN

İnsanlık tarihinde öyle 
şahsiyetler vardır ki 
ünvanlarından ziyade 
örnek yaşantılarıyla iz 

bırakırlar. Onlar için bilgi, ilahi 
hakikate açılan bir pencere 
ve insanlığa hizmet aracıdır. 
Zira insan eşref-i mahlukattır, 
hürmete layıktır. Dr. Ayşe 
Hümeyra Ökten bu çizginin 
en zarif örneklerinden biri 
olarak çıkar karşımıza.

Ayşe Hümeyra Ökten, 1925 
yılında İstanbul’un Fatih 
ilçesinde, Atikali semtinde 

dünyaya gelir. Babası 
Mahmut Celalettin 

Ökten, Osmanlı ulema 
sınıfından gelen önemli 
bir şahsiyettir. Müderrislik, 
Arapça ve felsefe hocalığı gibi 
görevlerde bulunmasının yanı 
sıra Türkiye’de imam hatip 
okullarının kurulması fikrinin 
öncülerindendir. Babasından 
aldığı ahlaki terbiye, annesi 
Mahmude Hanım’dan 
edindiği merhamet, şefkat, 
sabır ve ev içindeki kitap 
dolu odalar, onun zihinsel 
evrenini şekillendirir. 
İlköğretim ve orta öğrenimini 
tamamladıktan sonra 
bilime ve insan anatomisine 

Meryem DALĞIÇ
DİB Türk İslam Sanatları Daire Başkanı

olan merakı nedeniyle 
İstanbul Üniversitesi Tıp 
Fakültesinde eğitim görür, 
bu okuldan 1949 yılında 
yüksek başarıyla mezun 
olur. Tıp eğitimi boyunca 
her hücrede bir sanat, her 
sistemde bir hikmet gören 
Ökten için anatomi, dersten 
ziyade tefekküre dönüşür. 
Ona göre doktorluk mesleği, 
yaratılışın dilini çözmeye 
çalışan bir seyyahlıktır. Bir 
gün not defterine şöyle yazar: 
“Tıp bana Allah’ın sanatını 
gösterdi. Ne çok nakış, ne 
çok sır var insanın içinde. Her 
insan, Rabbimin bir ayeti.”

Ayşe Hümeyra Hanım, tıpta 
uzmanlık ya da akademik 
kariyer yönünde ilerleme 
imkânları olmasına rağmen 
insana, hayata temas eden 
görevleri tercih eder. Elbette 
bu kararında kamusal alanda 
başörtülü olarak çalışamaması 
da etkendir. Zira o dönem, 
sekülerleşme politikalarının 
en keskin uygulandığı yıllardır. 
Kamusal alanda dinî kimliğin 
görünür olması, özellikle 
üniversitelerde ciddi baskılara 
neden olmaktadır. Ancak 
Ayşe Hümeyra Ökten, bu 

baskılara boyun eğmeden 
farklı çıkış yolları arar. Verem 
savaş dispanserlerinde çalışır, 
İstanbul’un farklı semtlerinde 
klinikler açar. Beyoğlu, Sarıyer, 
Çarşıkapı gibi bölgelerde 
muayene hizmeti verir. Bir 
kadın olarak, özellikle modern 
Türkiye’nin erken yıllarında, 
doktorluk mesleğini tesettürle 
sürdürmek cesaret gerektirir. 
Ökten bu cesareti gösterir 
ve başörtülü olarak çalışan 
ilk kadın doktordur. Elbette 
onun şahsiyetli duruşu birçok 
kadının, “tesettürlü meslek 
sahibi olma” fobisini kırar. Bu 
yönüyle yalnızca tıp camiası 
içinde değil, İslami kesimde de 
kadınlara örnek ve önder olur. 

Ayşe Hümeyra Ökten, 
mesleğini insana verdiği 
değerle, nezaketle, sabırla, 
bir dervişin teslimiyetiyle 
ve bir annenin şefkatiyle 
icra eder. Hastalarına hâl 
hatır sorar, gerekli tedaviyi 
yaptıktan sonra da şifa 
bulmaları için duayı eksik 
etmez. Hastalığın yalnız 
bedenle ilgili olmadığını, 
ruhun da sızıları olduğunu 
bilir. Ona gelen her hasta, 
öncelikle bir kalbin açtığı 

(İlme ve İnsanlığa Adanmış Bir Ömür)



ARALIK 2025 75

kapıdan geçerdi. Hastalarına 
empatiyle yaklaşır, dertlerini 
dinlerdi. Onun doktorluğu, 
akademik bir başarıdan çok 
manevi bir eğitim süreci ve 
desteğiydi. O kadar yoğun 
talep görürdü ki bazıları 
muayeneden ziyade “Sohbet 
için geliyorum Doktor Abla” 
diyerek onu ziyaret ederlerdi. 
Hastalarının kim olduğu, 
ne kadar parası bulunduğu 
onu ilgilendirmezdi. Derdi 
sadece acıyı dindirmekti. Bir 
keresinde yoksul bir hasta 
teşekkür edip, “Doktor Hanım, 
borcumu nasıl öderim?” 
deyince tebessümle şöyle 
der: “Ben duayla çalışıyorum, 
ücretim oradan gelir.” 
Babasının “Kızım, ilim insana 
hükmetmek için değil, insana 
hizmet etmek içindir.” sözü 
ömrünün şiarı olur. Mesleğini 
“Allah’ın kullarına şifa vesilesi 
olma” ve ibadet bilinciyle 
yapar.

1953 yılında Türk Kızılayı 
tarafından hacca götürülecek 
doktor kadrosuna katılması 
teklif edildiğinde Ayşe 
Hümeyra Hanım bu görevi 
kabul eder. Bu vazife, onun 
hayatında bir dönüm 
noktası olur. Medine’ye ilk 
gidişinde oranın atmosferi 
ve maneviyatıyla derin 
bir bağ kurar. Elbette bu 
bağda Peygamber sevgisi 
etkendir. Hac görevinden 
sonra Türkiye’ye döndüğünde 
de bu sevda öyle derindir 
ki dayanamaz ve sık sık 
Medine’ye gider. Zamanla 
Suudi Arabistan’da oturma 
izni alarak yılın belli 

dönemlerini orada geçirmeye 
başlar. Ayşe Hümeyra 
Hanım böylece elli yılı aşan 
İstanbul ile Medine arasında 
mekik dokuyarak geçen bir 
hayata adım atar. Kuşkusuz 
o zamanın seyahat şartları 
hiç de kolay değildir. Tren ve 
otobüslerle yapılan meşakkat 
dolu yolculuklar oldukça 
yıpratıcı ve yorucudur.

Ökten, bu coğrafi bölünmüş 
hayata rağmen her iki 
şehirde de hastalarına 
hizmet etmeyi sürdürür. 
Medine’deki çalışmalarında 
da hiçbir karşılık beklemeden 
dışarıdan gelen hacılara, yerel 
halka bakım desteği sağlar. 
İstanbul’a geldiğinde ise hem 
hastalarını muayene eder 
hem de ailesiyle sosyal 
çevresiyle bağlarını 
korur.

Ömrünü insana 
hizmete adayan 
Ayşe Hümeyra 
Hanım’ın 
hayatı boyunca 
söylediği 
her söz, 
akılla imanın 
uyumuna 
dairdir. Bir 
sohbetinde 
şöyle söyler: 
“Bilim, Allah’ın 
kudretini gözle 
görmektir; iman, 
o kudreti kalple 
anlamaktır.” 
Ona göre, 
biri olmadan 
diğeri eksik 
kalır. Bu denge, 

onun yaşam felsefesidir. 
Öğrencilerine hep, “Tıp, 
duadan koparsa ruhunu 
kaybeder.” der. 

Ayşe Hümeyra Hanım; 30 
Ağustos 2020’de, 95 yaşında, 
Medine’de son nefesini verir. 
Vefatından sonra hakkında 
yazılan yazılarda, kimse 
ondan “ünlü doktor” olarak 
bahsetmez. Herkes aynı 
kelimeleri seçer: “Mübarek bir 
hanımefendi, hizmet insanı.” 
Kuşkusuz ünvanla değil 
dualarla hayırla yâd edilmek 
onun en büyük başarısı ve 
sadaka-i cariyesidir. (Nevin 
Meriç, Ayşe Hümeyra Ökten: 
Dindar Bir Doktor Hanım, 
Timaş Yayınları, İstanbul:2011)



TABİAT ECZANESİ

76 ARALIK 2025

Romatizmal hastalıklara 
çağımızın kronik 
salgın hastalığı desek 
yanılmış olmayız. 

Günümüzde teknoloji ve 
çağın getirmiş olduğu birçok 
yenilikle hayat standartları 
yükselmiş durumda. Maalesef 
kronik hastalıklar modern 
çağın insanının ağzının 
tadını kaçırıyor. Yaşadığımız 
hayatın ve anın lezzetini tam 
da alamıyoruz. Çünkü bu 
lezzeti acılaştıran, sürekli bir 
yorgunluk, ağrı hissetme ve 
bunların neden olduğu bir 
mutsuzluk hissi var. Romatizma 
hastalarının çoğu, şiddetli 
eklem ağrıları, hareket güçlüğü 
gibi yaşam şartlarını zorlaştıran 
şikâyetlerden muzdariptir.

Romatizmal hastalıklar, kas-
iskelet sistemini, özellikle 
de eklemleri etkileyen; ağrı, 
şişlik, tutukluk ve hareket 
kısıtlılığı gibi semptomlarla 
seyreden, kronik ve genellikle 
iltihaplı (enflamatuar) bir 
hastalık grubudur. Romatoid 
artrit, osteoartrit (kireçlenme), 
ankilozan spondilit, gut ve 
fibromiyalji gibi yüzlerce farklı 
çeşidi bulunmaktadır. Bu 
hastalıkların modern tıptaki 
tedavisi; ağrı kesiciler, steroid 
olmayan anti-inflamatuar 

ilaçlar, hastalık seyrini 
değiştiren anti-romatizmal 
ilaçlar ve biyolojik ajanlar gibi 
güçlü ilaçlarla yapılmaktadır. 
Ancak bu ilaçların uzun süreli 
kullanımında karşılaşılan 
yan etkiler (mide-bağırsak 
problemleri, karaciğer ve 
böbrek toksisitesi vb.) ve 
bazı hastalarda yetersiz 
kalabilmeleri, hastaları ve 
hekimleri tamamlayıcı tedavi 
arayışlarına yöneltmiştir. 
İşte bu noktada, binlerce 
yıllık bir geçmişe sahip olan 
fitoterapi yani bitkilerle tedavi, 
romatizmal hastalıkların 
yönetiminde önemli bir 
tamamlayıcı rol üstlenmektedir.

Bitkisel ürünlerin etkisi çoğu 
zaman içerdiği flavonoidler, 
fenolik bileşikler, terpenoidler 
ve esansiyel yağlar gibi doğal 
bileşenlerden kaynaklanır. Bu 
maddeler, serbest radikallerin 
zararlı etkilerini azaltarak 
hücresel hasarı önleyebilir, 
bağışıklık sisteminin dengesini 
destekleyebilir ve inflamatuar 
süreçleri baskılayabilir.

Romatizmal hastalıkların 
temelinde bağışıklık sisteminin 
aşırı ve düzensiz bir şekilde 
aktifleşmesi sonucu ortaya 
çıkan kronik inflamasyon yer 

alır. Bağışıklık sisteminin yanlış 
ve aşırı cevabı söz konusudur. 
Eklem dokusunu yabancı 
doku gibi algılayan bağışıklık 
sistemi, eklem dokusunu 
oluşturan bileşenlere karşı 
antikorlar geliştirir. Bu duruma 
otoimmünite denir.

Romatoid artrit tedavisinde 
beslenmenin önemi, 
kanıtlanmış bir gerçektir. 
Hayvansal yağlardan ve 
şeker, kırmızı et ve rafine 
karbonhidratlardan zengin 
olan “Batı tarzı” beslenen 
toplumlarda romatoid 
artritin daha fazla görüldüğü 
ispatlanmıştır.

Bu noktadan hareketle fazla 
kiloların verilmesi, kırmızı 
etten ve hayvansal yağlardan 
uzak durulması, rafine 
karbonhidratların beslenmeden 
çıkarılması ve sebze meyve 
ağırlıklı beslenilmesi romatoid 
artrit hastaları için hastalığın 
seyrini etkileyen önemli 
unsurlardır. Yaşam tarzı 
değişikliği diyebileceğimiz 
bu uygulamaların yanında, 
kadim şifa yöntemlerinden 
olan fitoterapi ile hem 
semptomlarda rahatlama hem 
de hastalığın ilerlemesinin 
önüne geçilmesi sağlanabilir.

Bitkisel ilaçlar bu süreçte iki 
temel mekanizma üzerinden 
etki eder:

Antiinflamatuar Etki: Bitkisel 
bileşenler, prostaglandin, 
lökotrien ve sitokin gibi 
inflamatuar aracılarının 
üretimini baskılayarak eklem 
dokusundaki iltihaplanmayı 
azaltır.

Antioksidan Etki: Serbest 
radikallerin neden olduğu 

ROMATİZMAL 
HASTALIKLARDA 
BİTKİSEL TEDAVİ

Dr. Ahmet ÇELİK



ARALIK 2025 77

hücresel hasarı engelleyerek 
eklem kıkırdağının 
korunmasına yardımcı olur.
Romatizmal Hastalıklarda 
Kullanılan Bitkiler
Zerdeçal (Curcuma Longa): 
Fitoterapinin belki de en 
tanınmış bitkilerinden 
biridir. Etken maddesi olan 
kurkumin, güçlü bir anti-
inflamatuar ajandır. Yapılan 
çok sayıda bilimsel çalışma, 
kurkuminin vücuttaki NF-kB 
gibi enflamasyonu tetikleyen 
anahtar moleküllerin 
aktivitesini baskılayabildiğini 
göstermiştir. Romatoid artrit 
ve osteoartrit hastalarında 
yapılan çalışmalar, kurkumin 
takviyesinin ağrı ve eklem 
şişliğini azaltmada hatta 
bazı NSAİİ’ler kadar etkili 
olabildiğini ortaya koymaktadır. 
Ancak kurkuminin vücuttaki 
emilimi düşüktür. Bu nedenle 
biyoyararlanımını artırmak için 
genellikle karabiberde bulunan 
piperin ile birlikte formüle 
edilir.
Zencefil (Zingiber Officinale): 
Zencefil de tıpkı zerdeçal 
gibi gingerol ve shogaol gibi 
bileşenleri sayesinde güçlü 
anti-inflamatuar ve antioksidan 
etkilere sahiptir. Özellikle 
osteoartrit ve romatoid artrit 
hastalarında eklem ağrısı 
ve tutukluğunu hafiflettiği 
bilinmektedir. Zencefil, 
enflamatuar süreçte rol 
alan siklooksijenaz (COX) ve 
lipoksijenaz (LOX) enzimlerini 
inhibe ederek iltihap ve 
ağrıyı azaltır. Ayrıca mide 
bulantısı gibi diğer romatizmal 
semptomlara da iyi gelebilir.
Isırgan Otu (Urtica Dioica): 
Isırgan otu; iltihap giderici, 
ağrı kesici ve idrar söktürücü 

özellikleriyle romatizmal 
hastalıkların destek 
tedavisinde uzun süredir 
kullanılmaktadır. Yaprak 
özleri, sitokin düzeylerini 
düzenleyerek inflamatuar 
yanıtı azaltabilir. Bazı 
çalışmalar, ısırgan otu 
ekstresinin romatoid artrit 
hastalarında eklem ağrısını 
belirgin şekilde hafiflettiğini 
göstermiştir.

Karahindiba (Taraxacum 
Officinale): Halk tababetinde; 
gut, hemoroit, safra yolu 
tıkanıklıkları ve eklem 
ağrılarında kullanılır. 
Metabolizmayı uyarıcı etkisi 
nedeniyle kronik romatizmal 
hastalıklarda en iyi tedavi edici 
bitkilerden biri olarak kabul 
edilmiştir. Etkin maddelerinden 
faradiol’ün son zamanlarda 
yapılan çalışmalarda 
antiinflamatuar etkiden 
sorumlu olduğu kanıtlanmıştır. 
Kronik dejeneratif eklem 
hastalıklarından artroz (eklem 
kireçlenmesi) üzerine çok 
belirgin bir etki göstermektedir. 
Sonbaharda kök drogunun 4-6 
hafta boyunca kullanımında 
romatizma ağrılarının 
şiddetinin ve frekansının 
azaldığı gösterilmiştir.

Kırmızıbiber (Capsicum 
Annuum): Analjezik (ağrı kesici) 
ve kaşıntı giderici etkisi vardır. 
Sinir hücrelerinden “P maddesi” 
denilen ağrı maddesinin 
salınımını engelleyerek ağrı 
kesici etki gösterir. Ayrıca 
siklooksijenaz (COX) enzimini 
baskılayarak antiinflamatuar 
etki de gösterir. Bu nedenle 
özellikle ağrılı omuz, kol bölgesi 
ile bel kemiği üzerindeki 
dejeneratif hastalıklarda, 

kronik lumbago ve romatizma 
tedavisinde kullanılır. Kırmızı 
biberde bulunan kapsaisin; 
endorfin ve enkefalinler gibi 
sinir dokularında bulunan çok 
sayıdaki peptidleri (nöropeptid) 
tüketerek ağrı algılanmasını 
engeller. Bu sebepten ötürü, 
trigeminal nevralji, postzoster 
nevraljisi, diyabetik nöropati 
gibi sinirsel ağrılarda da 
kullanılır. Alman E Komisyonu 
tarafından adale gerginlikleri 
ve romatizma hastalıklarında 
haricen kullanımı 
onaylanmıştır.

Meyan Kökü (Glycyrrhiza Sp.): 
Halk tababetinde öksürükte, 
mide ülserinde kullanımı olsa 
da yapılan bilimsel çalışmalar 
sonucunda glisirizik asit ve 
glisiretinik asitten kaynaklı 
antiinflamatuar özelliği olduğu 
ve vücuttaki iltihaplanmayı 
azalttığı birçok çalışmada 
gösterilmiştir. Bu etkisini 
de böbrek üstü bezinden 
salgılanan aldosteron ve 
kortizon hormonu üretimini 
düzenleyerek göstermektedir.



78 ARALIK 2025

BULMACA
H

az
ırl

ay
an

: A
li 

OS
M

AN
OĞ

LU

BULMACA ARALIK 2025 Hazırlayan: Ali Osmanoğlu (Muhammed Kamil Yaykan)

Receb 
ayının ilk 

cuma 
gecesi

Eski dilde ayak

Ticaret malı

Çimento ile 
su karışımı 

zemin

Kısa yazı

Sesin 
yükseklik, 
alçaklık 
derecesi

Kumsal
İvedi olma 

durumu


Küçük bitki

Bir kurban 
türü

Vedia

Bir 

denizimiz

Küçük 
bölme


Su kabı
Kendi 

kendini 
yöneten 

cihaz
Bir binek 
hayvanı


Son 
kullanma 

tarihi

Taşıt ağırlık 
değeri


Taraça

Lityum 
simgesi


Piyasa

İyilik görülen, 
borçlu 
olunan 
kimse

Artan, 
geriye 
kalan

Yükselme


Bir bağlaç

Kira 
getiren 
mülk

Hane

Utanma 
duygusu

Açgözlülük

Bir ilimiz
Zayıf ve 
kudretsiz 

bir 
biçimde

Hafifçe 
açma


Mağara
Cet, dede

Gümüş
Manyetik 
Rezonans 
cihazının 
kısaltması

Nefer


Namaza 
çağrı

Çok fazla

Bir nota
Farz olan 
bir ibadet


Müsabaka

Geçmiş 
zaman 
bildirir

Esin Eski dilde 
güneş

Alev

Acıkmış 

olan

Ayakta 
duran

Lahza


İslam 
düşmanlığı

Şaşkınlık 
ünlemi


Boru sesi

Bir işaret 
sözü Bir el aleti Bir sure adı

Engel, 
memnu

Derin kap


Hayat sıvısı
Bilet 

satılan yer

Vilayet

REGAİP KANDİLİ

Irak


Sanayi

Bir yemek


İlaç tarifesi

Müzikte 
durak

Gürcistan 
plaka kodu

İlave


İkiden bir 
fazla

Benlik

Üzüntü

Bir ünlem

Verme, 
ödeme

Farz olan 
bir ibadet Bir nota Eski dilde 

su

Yaratıcı, 
ilah

Yabancı



ARALIK 2025 79

Bulmacanın çözümünü dergi.diyanet.gov.tr adresinde 
yer alan dergimizin PDF dosyası içinde bulabilirsiniz.SU

D
O

K
U

K
ELİM

E O
Y

U
N

U

BULMACA ARALIK 2025 Hazırlayan: Ali Osmanoğlu (Muhammed Kamil Yaykan)

SUDOKU 

5 2 1

1 9 6 2 8 4 7 5 3

3 1 5 4 6

3 8 5

4 6 3

5 1 9 2 3 7 4

2 5

5 3 6

1 3 4
BULMACA ARALIK 2025 Hazırlayan: Ali Osmanoğlu (Muhammed Kamil Yaykan)

KELİME OYUNU 

N A Z İ A T M

A

İ

D

E

K

U

L

Ş U R A

ACELE KİM

AHU KUL

AİDAT KÜP

ASUMAN KÜRE

AŞI LİNEER

ATILIM MAİDE

AZİM NAMAZ

BEREKET NARA

DAĞ NAZİAT

DAKİKA PATİK

DEV PEDER

DİK REKAT

DİYANET ŞELALE

DUHAN ŞEM

EREN ŞURA

İLK TEVBE

İPEK TIĞ

KABE UYARI

KARMA



KİTAPLIK

80 ARALIK 2025

ZA
M

AN
 Y

İY
EN

LE
R

N
ec

la
 D

İN
Ç

Zaman yönetimi, insanın sahip olduğu zamanı bilinçli 
biçimde kullanabilme becerisidir. Bu beceri, yalnızca işleri 
yetiştirmekle kalmayıp aynı zamanda öncelik belirlemek, 
yaşamın farklı alanları arasında denge kurmak ve verimliliği 

artırmakla ilgilidir.

Çocuklarda zaman yönetimi, soyut bir kavramı somut deneyimlerle 
öğrenmeleriyle mümkündür. Günlük rutinler, küçük planlama 
alışkanlıkları ve basit zaman araçları (takvim, saat, çizelge) bu 
öğrenme sürecinde yol gösterici olur. Örneğin, “oyundan sonra ödev 
zamanı” gibi düzenli sıralamalar çocuğa sınır koymakla beraber 
zamanı bilinçli kullanmayı öğretir. Elbette zaman yönetimi katı bir 
disiplin anlamına gelmez. Çocuğun yaşına ve ilgi alanına uygun 
esneklik tanımak, onun motivasyonunu canlı tutar. Bu sayede çocuk, 
zamanı yalnızca bir kısıtlama değil hayatını düzenleyen bir kaynak 
olarak görmeyi öğrenir.

Günümüzde zaman yönetimi yalnızca günlük düzenlerle sınırlı 
değildir; dijital dünyanın sunduğu olanaklar ve zorluklar da 
bu beceriyi şekillendirir. Çocukların ekran başında geçirdiği 
sürenin kontrol edilmemesi planlamayı zorlaştırabilir ve dikkat 
dağınıklığına yol açabilir. Özellikle dijital oyunlar, zaman algısını hem 
zenginleştiren hem de zorlayan bir unsur hâline gelmiştir. Bir yandan 
strateji geliştirme, problem çözme ve hızlı düşünme gibi beceriler 
kazandırabilirken diğer yandan uzun süreli ekran maruziyeti çocuğun 
dikkatini dağıtabilir ve günlük düzeni sekteye uğratabilir. Sanal 
dünyada geçirilen saatler çoğu zaman fark edilmeden akıp gider. Bu 
da çocuğun gerçek hayattaki etkinliklere ayırdığı zamanı daraltır.

Öte yandan doğru yönlendirildiğinde dijital araçlar, çocukların zamanı 
bilinçli kullanmalarını destekleyen pratik birer yardımcıya dönüşebilir. 
Ebeveynler ve eğitimciler, çocukların dijital oyun ve ekran sürelerini 
dengeli biçimde yönlendirdiklerinde, teknoloji bir tehdit olmaktan 
çıkıp zaman yönetimi becerisini destekleyen bir araca dönüşür.

Çocukların bu konuda bilgilendirilmeleri hususunda çeşitli yollara 
başvurulur. Bunlardan biri de çocukların merakla okudukları 
hikâyelerdir. Okudukları heyecanlı bir serüvenin içinden verilen mesajı 
etkili bir şekilde alırlar. Diyanet İşleri Başkanlığı yayınlarından çıkan 
Zaman Yiyenler adlı eser, çocuklara zaman bilinci aşılama ve teknolojiyi 
kullanma noktasında zengin içeriği ile karşımıza çıkar. Kitabı kaleme 
alan Sebahat Meraki, dijital aletlerin zamanı nasıl çaldığını çok 
tatlı bir hikâye ile çocuklarımıza sunar. Eser, eğlenceli bir maceraya 
çıkarırken “zaman yiyen canavarlar” tabiriyle çocukların dijital araçlara 
dikkat etmelerinin gerekliliğini öğretir. Kitap kahramanımız Ali, 
çevresindeki teknolojik aletler yüzünden insanların zamanlarını 
kaybettiğini düşünür ve bu araçların birer zaman yiyici canavarlar 
olduğu kanaatine varır. Arkadaşlarına durumu haber eder. Bu 
canavarlarla savaşmak için planlar yaparlar ve başlarına ilginç olaylar 
gelir. Hikâyenin sonunda ise zamanı nasıl yöneteceklerini öğrenirler.






